

المن المنارية المنامة والمنابعة والم

الله عنوعال



تألیفت (مورز الرفوش ی

كَالْمُوعِنْضُيُّلُ



ممانيا : معالم تاريخ الاسلام المعاصر

الله الاسلامي

رابعاً : اعاده النظر في كتابات العصريين

خامسا: القرن الحامس عشر : قضاياه وتحدياته

ساديا: اطار اسلامي الفكر المعاصر

سابعا: مشكلات العصر وقضايا الفسكر

ثامنا : نوابغ الاسلام

تاسعا: الاخطار التي تواجه الامم

عاشرا: الصحوة الاسلامية

حادى عشر: تصحيح المفاهم

## أفاق البحث

| 4   |                                                        |
|-----|--------------------------------------------------------|
| ٦   | المد الاسلامي                                          |
| 11  | مدخل كيف نواجه تحديات الغزو الفـكرى                    |
| 11  | (١) الصحوة الإسلامتة                                   |
| 71  | ( ٧ ) التحديات التي تواجه الفكر الإسلامي ٠٠٠٠٠٠        |
| 11  | ( ٣ ) من التبعية إلى الأصالة                           |
| 14  | من اليقظة إلى النهضة                                   |
| ••  | (٤) من طريق البشرية إلى طريق اقه                       |
| •   | ( ه ) تجربه القرن الرابع عشر                           |
| 70  | (٦) دور الإسلام فى القرن الحادى عشر ٠٠٠٠٠٠٠            |
| 74  | (٧) مستقبل الإسلام فى أوربا ٢٠٠٠٠٠٠٠                   |
| ٧١  | (١) في مواجهة الراث :                                  |
| ٧٢  | ( 1 ) التراث الإسلاى المكتوب                           |
| ۸۱  | ( ٢ ) في مواجهة تحريف الفكر الإسلامي والتراث • • • • • |
| ٨٠  | (٣) قطنية التراث والمعاصرة ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                 |
| 44  | (٧) في مواجهة الآدب العرق                              |
| 11  | ( ١ ) الآدب العربي والمذا هب الغربية ٠٠٠٠٠٠٠٠          |
| 1.1 | ( ٢ ) تمضايا الآدب في ضوء الاسلام                      |
| ٠٦  | ( ٣ ) جبران وأطروحة المهجريين فى التغريب               |
| 10  | (٣)ف مواجهة الاستشراق                                  |
| 17  | ( أ ) في مواجهة الاستشراق والتغريب                     |
| 27  | (٢) الاستشراق في طور جديد                              |
| ۲۸  | (٣) تحديات الاستشراق                                   |
| 11  | (٤) في مواجهة الحضارة الإسلامية                        |
| 13  | ( ١ ) حضارتان                                          |

| منحة |                                           |
|------|-------------------------------------------|
| 108  | (٢) في مواجهة الحضارة الغربية             |
| 101  | ٣) حضارة الإسلام المتجددة                 |
| 178  | ( ٤ ) نحن وحضارة الغرب                    |
| 177  | (٥) تحديات جتمع الاستهلاك                 |
| 14.  | ( ٦ ) عجزها عن الاستجابة                  |
| 177  | (٧) مستقبل الحصارة الاسلامية              |
| 171  | (٥) في مواجهة الثقافة الإسلامية           |
| 141  | (١) في مواجهة الثقافة الوافدة             |
| 140  | (٢) الاسلام والثقافة الوثنية              |
| 144  | (٦) في مواجهة اللغة العربية               |
| 111  | (١) تحديات في وجه اللغة العربية           |
| 197  | (٧) في هو اجمة التبعية والافتباس من الغرب |
| 199  | (١) سقطت مدرسه التبعية                    |
| 4.4  | (٢) في مواجهة الاقتباس من الغرب           |
| 4.7  | (٣) فى دراجهة منفوذ الاجنبي               |
| ٣١.  | (٨) ف مواجهة العلوم النفسية والاجتماعية   |
| 717  | ( ۲ ) ماذا بعد فروید                      |
| *14  | (٩) فى مواجهة تاريخ الإسلام               |
| 411  | (١) تلزيخ الاسلام في مواجبة التحديات      |
| 777  | (٢) أخطأ. في كتابة الناريخ الحديث         |
| **1  | (١٠) في مواجمة الفكر الاسلامي             |
| YYA  | (١) في مواجهة الفسكر الاسلامي             |
| 787  | (٢) الفكر البشرىالقديم                    |
| 701  | (١١) الفلسفة الفربية                      |
| 707  | (١) الفلحفة اليونانية                     |

# مبالة الرحمن الرحقيم

## 

لم تعد ظاهرة و المد الاسلام ، موضع شك من خصوم الاسلام أو المراقبين على السواء ، وهذه الظاهرة التي يهديها القرنالرابع عشر الهجرى إلى القرنالخامس عشر أمانة غالية تنطلع إليها نفوس المؤمنين ، وتحفها مشاعر الحب والتقدير ، فهى بمثابة الغرس الجديد الذى نتعلق به الآمال في إقامة المجتبع الرباني بعد أن صوحت الاشجار القديمة وتساقط ورقها ، وعجزت عن العطاء .

#### المند الاسلامي :

هذا المد الاسلامي الذي كان ثمرة العمل الذي تولته بإخلاص وصدق طلائع اليقظة الاسلامية ، فكشفت عن زيف التجرية التي فرضت على الامة الاسلامية منذ وقعت في برا أن النفوذ الاجني، حين خدعها ذلك الحبل الذي خرجته مدارس الارساليات، ومحافل الماسونية ، وتلاميذ المستشرقين من التغريبيين والشعوببين ، الذين انبثوافي المجتمع الاسلامي ليخدعوا المثقفين بأن أسلوب العيش الغرى هو الوسيلة الوحيدة للخروج من أزمة التخلف التي يمرون بها ، وكان قادة البلاد إذ ذلك متابعين لاهل النفوذ الاجني ، ومن ثم فقد أمضوا التجربة ، وحجبوا الشريعة الاسلامية ، وأقاموا القانون الوضعي ، ونظام الربا في الاقتصاد ، وأسلوب النعايم العلماني ، فلم تلبث أن كشفت التجربة عن اضطراب شديد أصاب المجتمع التعلي والفساد، وانهي به الي محاصرة النفوذ الصهيوني تم النفوذ الماركسي لهذه الامة ، بالاضافة إلى نفوذ الاستمار الغربي الرأسمالي الليبرالي وقد اتصليف التجربة في كل جوانبها ،

وانتهت إلى سقوط القدس في أيدى الصهيونية العالمية ، وتكشف لكل صاحب بصيرة أن الحلقات الثلاث التي أصابت الامة الاسلامية إنما جاءتها من مصدر واحد ، هو ، والتخلى عن منهج الله تبارك وتعالى , وأسلوب العيش الاسلامي القائم على تطبيق الشريعة الإسلامية كاملة فى مختلف جوانب الحياة السياسية والاجتماعية والاقتصادية والربوية و .

#### صحوة عارمة :

ومن هنا كانت تلك الصحوة العارمة الى عبرت عن نفسها بصيحة العودة إلى الله ، هى بمثابة رد فعل لهذه الازمة الضخمة التى وقيج العالم الاسلامى فيها خلال قرن من الومان دون أن يتنبه إلى الخطر الذى حطم معنوياته كلها ، وجعله بمثابة ذيل أو تابع ، أو صورة مكررة المثل الاهل الغربى الذى لا يستطيع أن يعظيه على أى وجه من الوجوه ، القدرة على امتلاك إرادته أو تحقيق ذاته ، أو القيام بدوره الذى فرضه الاسلام في هذا الكوكب ، وهو تبليع رسالة الته الحق إلى العالمين في مواجهة للوثنية والمادية والاباحية الني طفت باسم حضارة العصر ، ومنهجه العلمانى الذى أصبح مصدر الازمات الشديدة المتصلة التى اجتاحت المجتمع الغربي، العلمانى الذى أصبح مصدر الازمات الشديدة المتصلة التى اجتاحت المجتمع الغربي، ويتطلع عليه من حياة تقوم على أساس جامع بين أشواق الروح ومطامح اليه ، النفس .

#### حقيقة واقمة :

ومن هنا فان هذا و المد الاسلامى ، هو حقيقة واقعة وهو نتيجه طبيعية للموجات الحضارية والاجتماعية التى تصارعت منذ امتلك للغرب زمام العلم التجريبي المدى صنعه المسلمون أولا ، ثم سيطر عليه الاوربيون فحولوه إلى غير الطريق الصحيح : طريق الفطرة والحق والرحمة والاخاء البشرى .

#### حقائق كثيرة:

ولقد اعترف الباحثون الغربيون في تحليل هذه الظاهرة بحقائق كثيرة أحمها :

أولا: أن العالم الاسلامى ذا الاصالة والتاريخ والمنهج القرآنى لم يكن ليخدع أكثر مما خدع بأسلوب العيش الغربي الذى لم يحقق لهم ما تطاموا إليه بل على العكس هو الذى ساقهم إلى أن تتصارع القوى الغربية ، والشيوعية والصميونية على الاجهاز عليه ، وأنه استيقظ في الوقت المناسب ،

ثانياً : أن هذه الصحوة هي مقياس لفشل المذاهب العلمانية المتعددة التيحاول دهاة التحديث فرضها .

ثالثاً: أن الغرب لم يكن مخلصاً في نصحه المسلمين ، ولا صادقاً في هدايتهم

إلى عوامل القوة، وإلا فلماذا حجب عنهم العلوم والتكنولوجيا والاسلحة النافذة ، واكتنى بأن قدم إليهم أدوات الاستهلاك والتحلل والترف الذي يحطم الامم ؟

رابعا: تلك المحاولات التي استبدفت تغريب عالم الإسلام ، وقد كانت التجربتان في تركيا وإيران من أخطر المحاولات لهدم معالم الحضارة الإسلامية القرآنية ، واحتواء الشعبين في دائرة المخططات التغريبية .

واليوم تشكيف بوضوح أن تلك المدرسة العصرية التقدمية التي ظلمت تعمل سواء في دائرة النظام الديمقراطي الليبرالي ، أو النظام الاشتراكي الماركسي ، كانت مضللة وفاسدة . وإن كل المحاولات والنماذج والاساليب التي حاولت أن تقدمها اللامة الإسلامية لم تجد استجابة حقيقية ، ورفضها الحس الإسلامي السلم، وشعر أنها ممارضة الفطرة ولحقائق الاشياء ، ولم يخدج بها إلا القليل ، وتبين أن عدرسة اليقظة الإسلامية كانت صادقة في وجهتها حدين دعت إلى النماس المنابع الإسلامية من القرآن والسنة وإقامة المجتمع الرباني ، والتحرر من النفوذ الوافد وإناء القرد .

#### الإسلام منهج حياة :

إن الإسلام دين ونظام مجتمع ومنهج حياة ، وأنه بقوم على أساس الثوابت والمتغيرات . يجمع بين الروح والمادة ، والعلم والدين ، والعانيا والآخرة ، وإن مفهوم التقدم هو مفهوم جامع يين الوجهتين المادية والمعنوية . ودون أن يضحى بالمعنويات من أحل الماديات .

ولقد جاء الاسلام خاتما لرسالة عالمية خالدة مصححا ما انحرفت إليه الاديان وأصبحت أهلا لاستقبال رسالة عالمية خالدة مصححا ما انحرفت إليه الاديان التي سبقته، وجاء كتابه كاشفا لهذه الحقائق مهيمنا على السكتب التي جاءت قبله بها بمفهوم الحضارة الانسانية التي حروت البشرية من عبودية الوثنية ، ومن عبودية الانسان لانسان ، وقدمت لها منهج الآخاء البشري والعدل والرحمة والتوحيد الخالص ، هذا المنهج الذي قامت عليه حضارة الاسلام التي استطاعت في أقل من قرن من الومان أن تصل بين حدودالصين وحدود فرفسا . والذي قدم للبشرية المنهج التجريبي في بجال العلم ، وقدم الها سنن الحضارات والآمم والمجتمعات في قيامها وسقوطها ، ودفعها إلى عران الارض ، واكتشاف ما في باطنها ، وأهماق قيامها وسقوطها ، ودفعها إلى عران الارض ، واكتشاف ما في باطنها ، وأهماق

البحار ، وقد حققت البشرية فى العصر الحديث من ذلك قدراً كبيراً غيير أنها أنحرفت عن طريق اقه ، وادعت بأن الانسان هو الذى صنع وانشأ ، ووضعت صيغة ( الطبيعة )فى محاولة المتنكر لقدرة الله تبارك وتعالى الحالق والصانع والذى عدى الانسان إلى اكتشاف تلك القوانين وهذه الكشوف ، ومن هنا فقد عجوت الحضارة الغربية أن تهتدى إلى الطريق الضحيح ، لذلك فهى قد دخلت فى أزمة الانسان وأزمة الجمتم وأزمة الصراع النووى بين الكتلتين .

ومن هنا فإن المد الاسلامى الذى يبدو فى مطلع القرن الحامس عشر حقيقة واقعه إنما هو الثهرة الحقيقية لصيحة المودة إلى اقه ، وهو الذى سيحمل هذه الحقيقة إلى العالمين بعد أن يقيم المجتمع الاسلام الفائم على شريعة الله فى أرض الاسلام أولا وهدم رابط الدين والدولة، وانتقاص الشريعة الاسلامية، والتصكيك فى الناريخ الاسلامي واللغة العربية : وعاولة تصوير الاسلام بصورة الاديان الاخرى ، قضاء على ميزته بوصفه الدين الحق الذي ماتزال منابعه ومصادر مصافية خالصة لم يصبها التحريف كما أن هناك محاولات تمزيق الوحدة الاسلامية والقومية والعنصرية .

ولقد بدأت هذه المحاولات منذا كثر منقرن وقاومتها حركة اليقظة الاسلامية وكشفت زيف هذه القضايا التي أثارها الاستشراق الغربي والشعوبية المحلية ودعاة التغربب، وحمل لواءها أمثال طه حسين، وسلامه موسى ، وحسين فوزى ، وزكى نجيب محمود، ومحمد سعيد العشهاوى، ولويس عوض وكثيرون، وهى لم تعد تخدع أحدا، مهما البست أثمواباً جديدة، وعرضت بأسلوب جديد.

وستكونهذه القوة الاسلامية الجديدة فادرة دائماً على دحص هذه الصبهات. والانتقال دائما من مرحلة و المقاومة ، إلى مرحلة و الاصالة ، ويومئذ يفرح المؤمنون بنصر الله .

#### مدخل إلى البحث

#### كيف نواجه تحديات الغزو الفكرى والتغريب

#### والشهات المثارة في أفق الفكر الإسلامي

إذا كان للسلمين والعرب على مطالع القرن الحامس عشر الهجرى أن يلتقطوا أول الحيط ليحققوا المسيرة الصحيحة نحو الاصالة والحق والإيمان بما يؤهلهم لبناء المجتمع الاسلامى الجديد القادر على تأكيد ذا تيتهم القرآنية ومنهجهم الربانى، فأن عليهم إن يذكروا ذلك المنطلق الواضح الذي انطلقت عنه تلك المحاولة الحطامة التخريب المجتمع الاسلامى ومواجهة بالغزو الثقانى والفكرى لتحويله عن طريقه وأسلوب عيشه ومنطلقه ومفهومه الاصيل.

كان ذلك بعد هزيمة الحروب الصلبية في الحلة السابعة على المنصورة والته قادها لويس التاسع والتي أسرفيها في دار ابن لقبان وفيها واجع أبعاد تلك المحاولة التي قامت بها الكنيسة الغربية على الاسلام في دياره وكتب في مذكراته هذه الترصية الخطيرة التي طالب فيها بان تتوقف الحروب العسكرية على عالم الإسلام لانهالم تستطع أن تحتى شيئا وأن تبدأ (حرب الكلة) بتحويل المسلمين عن مفهومهم الاصيل وخاصة بالقضاء على مفهوم الجهاد الذي يعطى المسلمين هذه القوة القادرة حين يرون أن من مات دون أرضه فهو شهيد ، ودها المكنيسة إلى العمل على تحريف مفهوم الاسلام الصحيح واخراجه من إصالته وتكاملة الجامع إلى شبيه بمفهوم المسيحية الغربية القائم على أن الدين هو اللاهوت أو العبادة أو العلاقة بين الله تبارك وتعالى والإنسان .

مع تجاهل علاقة الإنسان بالإنسان وهو الجانب الذي يعطى الاسلام مفهومه الجامع كنبج حياة ونظام مجتمع إلى جانب أنه علاة، بين الانسان وخالقه .

ومن منا ظهرت بدور الاستشراق والتبشير تحمل تلك الدعوة المسمومة و العلمانية ، التى استطاعت القوى الغربية عن طريق الاستمار المسكرى والسياسي أن تفرضها على أغلب المجتمعات الاسلامية فتحول بينها بين تطبيق منهج الله ومن هناكانت مخططات الفزو الفكرى تحمل معها اخطر التحديات :

- ( أولا ) إخراج المسلمين من الشريعة الاسلامية إلى القانون الوضعى .
- ( ثانياً ) إخراجهم من الاقتصاد الاسلامي القائم على الرحمة والعدل إلى الاقتصاد الربوي .
- ( الله عن الدين والأخلاق . المنفصل عن الدين والآخلاق .
- (رابعاً ﴾ إخراجهم من مفهوم الشورى إلى أساليب اللبيراليه والمراكسية الذي ثبت فصلها وزيفها.
- ( خامساً ) تزييف مفهوم الجهاد ، القائم على المرابطة فى الثغور والإعداد لمواجهة المدول مفهوم الجهاد النفسي على النحو الذي زيفته البها ثية والقاديانية .
- (سادسا) دخول مفهوم الاشتراكية الماركسي الفاسد في محاولة لأن يحل على مفهوم العدل الاجتماعي الاسلامي .

ولقد مضت خطة تنفيذ هذا المخطط في أسلوب من العمل الماكر النعبيث وجندت له جماعات من المسلمين والعرب الذين احتضنتهم الثقافة الغربية والاستشراق فكانوا أداة الفزو الفكرى في بلاد المسلمين وهم بمن تخرجوا من مدارس الارساليات أو سافروا في بعشات إلى بلاد الفرب (وان كان كثير من هؤلا. قد عصمهم الله تبارك وتعالى من خطر الاحتوا، والتبعية)

ولكن القلة استطاعت بفضل النفوذ الاجنى أن تسيطر وتعود وتتسنم أعلى مناصب القيادة والتوجيه في بلادما فكان خطرها شديدا . ولكن الله تبارك وتمالى أراد أن يكشف المسلمين هذه الصفحة فقدم اليهم هذه الحقائق:

- (أولا) وقف الدكتور زويمر في إحدى مؤتمرات التبشر فقال: دليس المطلوب أن تدخل المسلم في المسيحية ولكن المطلوب هو أن تخرج المسلم من الاسلام،
- ( ثانياً ) وقف رئيس وزراء بريطانيا في مجلس العموم البريطاني وهو يحمل المصحف الشريف ويلوح به للاعضاء ويقول إنه مادام هذا الكتاب باقيا في الارض فلا أمل لنا في السيطرة على المسلمين بل إنه لخطر على وجودنا في بلادنا أيضاً.
- ( ثالثا ) نشر المستشرق الانجليزى الديمبير ( هاملتون جب ) تقريراً خطيراً عام ١٩٣٠ تحت عنوان و وجهة الاسلام ، كشف فيه لأول مرة تلك المحاولة الخطيرة التي أطلق عليها مهمة و تغريب الشرق ، ودرسمع أربعة من المشتشرة ين خطه المتغريب في مصروالشام والمغرب والمدونيسيا وعرض المخطوات التي تم انجازها وتساءل من الوسائل المكفيلة بإتمام هذا إالتغريب .

وكان لابد لحركة اليقظة الإسلامية أن تتنبه إلى هذا الخطر كله وأن تعرف ما يراد بها فكانت دءرتها إلى (الاصالة الاسلامية) وإلى ( تحرير الشخصية الاسلامية) من الاحتواء والتبعية وكان ذلك العمل الضخم الذى قام منه أولئك الابرار في مجال الدكشف عن تلك الوبوف وإدحاض تلك إالشبهات المثارة التي امتدت الى مجالات كثيرة من الفكر الاسلامي وفيها :

(أولا) الدعرة الى هدم الآديان عن طريق علم الآديان المقارن والقول بأن الامم بدأت وثنية ثم حرفت التوحيد بعد ذلك .

وهو قول معارض الحقيقة الى جاءت بها الكتب المنولة والتي تثبتها كل الدلائل التاريخية والكشوف الاثرية . والحقيقة أن البشرية بدأت موحدة ثم أصابتها الوثنية وظلت بين التوحيد

والوانية على ذلك المدى الطويل وقد كان أدم عليه السلام أبو البشر نبيا وكان موحدا .

(ثانيا) الدعوة الى هدم ألاخلاق عن طريق مذاهب الوجودية والفرويدية ومدم الاسرة عن طريق مذاهب دور كايم وليني بربل . وتحاول هذه المذاهب أن تشكك في ثبات ائقيم الاخلاقية وارتباطها بالانسان والدعوة الى أخلاق متطورة تختلف باختلاف البيئات والعصور

(ثالثاً) الدعوة الى التاس مفهوم واحد للتاريخ ، هو التفسير المادى الهنى طرحه انجلز وماركس بالنسبة لتاريخ الغرب وهو مفهوم ناقص لآنه يتجاهل عوامل كثيرة أخرى لها أثرها فى توجيه التاريخ .

(رابعاً) الدعوة الى إثارة العصبية والعنصرية واعلاء الاجناس البيضاء وذلك في محاولة لفرض النفوذ الاستماري الغربي على الامم الملونة والقول بوصاية زائفة للجنس الابيض على العالم والبشرية.

(خامساً) محاولة اخراج اللغة العربية من مفهومها الذى تختلف به عن المغات قاطبة بوصفها لغة القرآن الكريم وفرض مناهج من علم اللغات الغرب الشحكم فيها وتصويرها بأنها لغة قومية فحسب ، أى لغة أمه واذا كان هذا كقانون تخضع له كل لغات العالم فإنه يعجو هن اقرار ذلك بالنسبة الى اللغة العربية لانها الى جانب انها لغة امة في لغة فكر وثقافة وحضارة ودين وأنها تتصل بألف عليون من المسلين بالإضافة إلى أنها لغة أعلها العرب ولاريب أن هدف الحلة على اللغة العربية هوخلق عامية عضى على لغة القرآن وتمزق الامة والفكر جميعاً.

(سادساً) : الدعوة إلى إحيساء الحصارات التي سبقت الإسلام وإعادة عرض الونمنيات والخرافات والآو مام .

وتلك محاولة ما كرة مصللة ولكنها فاسدة، فقداستطاع الإسلام خلال أربعة

عشر قرنا أن يقيم منهجا عقليا وروحياً وأن ينشىء مراجا نفصيا وذوقا خالصا مرتبطا بالتوحيد والقرآن، ومتصلا بأسباب الإيمان بالله تبارك وتعالى له ضوء. للباهر الذى لانستطيع الظلمات أن تقهره.

(سابعاً): الدعوة إلى ما يسمى بالادب العرب المعاصر أوالفن العرب المعاصر أو الثقافة العربية المعاصرة على أن تبدأ هذه الدراسات منذ حملة نابليون ووبطها بالارساليات والنفوذ الاجنبي كمأنها هي من معطياته .

وهذه محاولة ما كرة إلى اجتثات الفكر عن أصوله والفصل بين حاضرالعرب والمسلمين وبين ماضيهم وخلق ثقافة , لقيطة ، لاجذور لها وهي محاولة مصللة تهدف إلى الحيلولة دون وبط الادب أوالفكر أوالثقافة بتاريخها الإسلامي المتصل وماضيها العربق .

ومن الحق أن يقال أن واليقظة الإسلامية ، المعاصرة في الفكروالادبوالثقافة جميعا بدأت من دائرة القرآن وأن جميع الحركات الوطنية والقومية إنما استمدعت قوتها من مصادر الإسلام وأنه لاسبيل إلى بناء ادب حديث أوفكر أوثقافة منفصلا عن اللغة العربية والإسلام .

( ثامنا ): محاولة الادعاء بأن منطقة البحر الابيض المتوسط شهدت حضارة واحدة هي التي بدأها الفراعنـة والفينيقيون ونماها الاغريق والرومان إثم أتمها الاوربيون المعاصرون وأن دور العرب في هذه الحضارة كان دوراً ثانويا . "

والحقيقة أن مناك حضارتان لكل منها طابعها المميز هما : حضارة الترحيد وحنارة الوثنية وأن الإسلام مواجهة الحضارة التي انسمت بهملذا المفهوم في مواجهة حضارات بدأت بمفاهيم الوثنية وانتهت بمفاهيم المادية وكانت في مختلف مراحلها معارضه الحق والعدل والرحمة والاخلاق فكانت تضرب واحدة بعد أخرى وتسقط لانها تعارض سنن الله في الكون.

( تاسعا ): محاولة القياء يذور الشبهات حول صلاحية الشريمة الإسلامية للتطبيق في المصرالحديث والادعاء بأنها شريعة صحراوية موقوتة بعصرهاوبيثنها

وكل الدلائل العلمية والتاريخية ، تـكذب هذا الادعاء وأفربها مؤتمرات القانون الدولى ١٩٣١ ، ١٩٣٧ ، ١٩٥٧ وكلها أشارت إلى أن الشريعة الاسلامية شريعة مستقلة لها كيانها الحاص وأنها تحمل منهجا انسانيا كم تصل اليه البشرية بعد .

وتجرى المحاولة التي يفرضها النفوذ الاجني بالدعوة إلى ما يسمى بتطويرالشريعة ووضعها موضع الاحتواء من القانون الوضعى ولقد كان من أعظم المعطيات التي حققتها الامة العربية أنها أنخذت من التشريع الاسلامي مصدرا أساسيا للقانون ونصت على ذلك في دساتيرها وميثاق الوحدة .

وأنها تخطو الآن خطوات واسعة نحو تطبيق الشريعة وإخضاع كـل القوانين. لمفهوم الشريعة وروحها .

(عاشرا): استطاعت القوى الاستمارية قرض نظام الاقتصاد الغرب على أغلب أجزاء العالم الاسلامي وهو نظام قائم على أساس الربا ومعارض أصلا لمنهج الشريمة الاسلامية، ولقد قامت في الآمة العربية محاولات طبية لإقامة المصرف الاسلامي على غير أساس الربا والعمل على وضع نظام أصيل يحرر المسلمين من قيود النظام الاقتصادي الرافد.

(حادى عشر) ؛ كان من أخطر مجاولات النفوذ الاستعمارى إيجاد تصارب بين العروبة والاسلام ومحاولة اقامة مفهوم العروبة على أساس النظريات الوافدة والقوميات الاوربية ولقد تنبه المفكرون العرب والمسلمون إلى مذا التحدى الخطه، إلى أن الاسلام هو الذي شكل مفهوم العروبة الحق، وأن العرب قبل الاسلام كافوا يؤمنون بالقبلية وأن الاسلام هو الذي شكلهم كأمة ودفعهم إلى الآفاق وكستب لهم أعظم صفحات تاريخهم والعروبة ليست إعنصرية وإنما هي قيمسة ذاتية في مواجهة الخطر الصهيوني ولدكنها مفتوحة بالثقافة والفكر والعقيدة على العالم الاسلامي كله وملتقيه معه.

ثان عشر: تحريف الحقائق بالمبالغة أو الانتقاص كالادها. بأن المسامين

لا يتجاوزون الآن . . ه مليون بينها تقرر الاحصائيات المتواضعه أنهم يزيدون على الف مليون مسلم وكما نجد فى كـتب التاريخ من محاولات لتصوير البلاد العربية بصورة مصغرة أو مهينة أو إثارة الشبهات حول مقدراتها وثرواتها أو الادعاء بأنها منقسمة إلى مذاهب ونحل تتعارض أو تختلف أو تحول دون قيام وحدة فكر عامة بينها الحقيقة غيرذلك وأن الحلافات المذهبية الاسلامية هى خلافات فى الفروج اما القم الاساسية فانها واحدة بين المسلمين.

ومن هنا فان علينا أن تنظر في مطالع القرن الحامس عشر الهجرى في الشبهات المطروحة في أفق الفكر الاسلامي وأن نكشف زيفها ونبين وجه الحق . وهذا ما نود أن تتعرض له في الفصول التالية



### « الصحوة الإسلامية »

أخذ مصطلح . الصحوة الإسلامية ، مكاناً عريضاً في الصحافة الغربية بمد «احداث إبران وافغانستان وباكستان ،حيث أخذت مختلف مراكز البحث العلمى والتاريخي والصحافى تدرس ما أسمته ظاهرة جديدة في المالم الاسلامي من جيث أنكانت هذه الاحداث مغايرة لكلمقاييس السياسة العالمية ومغابرة لكل الآسا ليب للتيعرفها العالم الاسلامي في التعبير حيث كان القرب قد اطمان إلى أن التنظيات الغربية والماركسية من دبمةراطية وليبرالية واشتراكية مي وحدها الوعاء الذي أخذت تتحرك فيه البلاد الاسلامية وأن مفهوم الفكرالاسلامي الجامع في كل مجال السياسة والاجتماع والاقتصاد قد توارى وزال ولم يمد من المستطاع أن يبرز من جديد على مسرح التنظمات العالمية والايدلوجيات التى احتوت مختلف الانطمة والانطار الاسلامية ، ومن هنا فقد فتحت ثورة إبران ياباً جديداً من المحاذير التي حشها الغرب خلال السنوات الطويلة منذ سيط النفوذ الاجنبي على البلاد الاسلامية والعربية وأجلىالفكر الاسلامي والنظمالسياسية والاقتصادية والاجتماعيةالاسلامية وكان معنى هذا الاحتواء الكامل لتنظيات العالم الاسلامي ، ومن هنا أطلق على هذا التعبير مصطلح (الصحوة الاسلامية) وكان الباحثون يطلقون مصطلح ( اليقظة الاسلامية ) على الحركة الاسلامية التي حمل لواءها عشرات من المجاهدين المسلمين فى وجه حركات الاحتلال والسيطرة السياسة والمسكرية التي قادتها فرنسا وانجاترا وهولندا وغيرها على العالم الاسلامي كله تم جاءت بعد ذلك حركة إحياء المنهوم الاسلامي الاصيل الذي أثبتت الاحداث أنه المنطلق الوحيد لتحرير العالم الاسلامي من النفوذ الاجنبي الذي استطاع الاختفاء وراء الطلائع إلى أصدرتها مدارس الارساليات والتي قبلت التعاون مع المستعمر والحتل وأقامت تنظمات حجبت الشريعة الاسلامية وفرضت القانون الوضعي وأنظمة الربأ الانتصادية وقبلت أساليب الديمقراطية واللم الية ثم سقطت بعض ه. أنه الدول في التجرية الشيوعية الماركسة ، وفي خلال ذلك تبين للمسلمين فساد التجربة الغربية ، بشقها وتوجهت ( دعوة اليقظة ) إلى الناس منهج القرآن الكريم كأسلوب وحيد لاستعادة الوجود الحقيق للامة الاسلامية والحسافظه على الذانية الاسلامية التي أصبحت في مهاب الرياح التغريب والغزو الثقافي الذي يهدف إلى إحتراء هذه الآمة وصهر وجودها الحقيق في أثون الانمية والعديانية .

ولقد كانت محارلات البحث فى ظاهرة الصحوة الاسلامية قديمة ، وقد تفاولها بمض الباحثين منذ وقت طويل ولكنها فى العام الاول من القرن الوايد قد أخفت صورة من التركيز الشديد و منذ بضع سنوات كتب المستشرق موتجمرى وات فى صحيفة التايمز تحت عنوان و الاسلام قوة فى انتظار كلة ، يقول : أن الاسلام فى حاجة ماسة إلى زعيم مسلم متسلح بتماليم الاسلام الحالصة فإذا قدر له أن يظهر فيصبح الاسلام أحد القوى السياسية الكبرى فى العالم وهو يؤكد ما ذهب إليه مستشرق آخر هو و هاملتون جب ، باحتمال ظهور الاسلام وإعادة بنائه كقوة عالمية .

ويرى كتاب الغرب إن العرب قد ددوا سلطانهم إلى الاندلس وفرنسا وإيطاليا وصقلية وكان باستطاعتهم تعريبها لولاتفرق كلمة زعماتهم فحاف الغربيون أن يعيد العرب المكرة على تلك البلاد فرسموا خططهم للقضاء على الفكرة العربية والحلاص منها وكانت الحروب الصليبية هي المنطلق لمواجبة هذا الامرويقول البير شامبرور في كتابه (حراء غرناطة): هذا العربي الشجاع إستطاع أن يغزو نصف العالم وترك لنا في حراء غرناطة إثار فخاره، أن هذا العربي(١) الذي نام نوما عميقا مئات السنين فقط استيقظ وأخذ ينادي العالم: ها أنا لم أمت. ويقول: من يدرى قد يعود اليوم .

هكذا كان يفكر المستشرقون منذ سنوات ، أما اليوم فقد تغير الموقف واتسعت الدائرة ولم تعد فكرة اليقظة قاصرة على العرب واكنها أصبحت تشمل العالم الإسلامي كله ، جاء ذلك بعد أن تعددت مواقف اليقظة في تركياوبا كستان وأفغانستات وايران ، لقد تحرك العالم الاسلامي بعد أن فشلت تجربة التغريب في هذا العالم الواسع ، فقد جاءت تجربة (أتاتورك) منذ خمسين عاما لتكشف

<sup>(</sup>١) العربي محاولة الهروب من الحديث عن المسلم.

عن ان الكيان الاسلامي يطرد الجسم الغربب، وأن محاولة، تغربب تركيا، لم تحقق شيئًا، وجاءت تجربة إيران في محاولة التغريب لتحسم الامر في هذه القضية وتمكشف الموقف كله في سفور صربح بأن التجربة الغربية الم تحقق للمسلمين شيئًا وان المنطلق الوحيد اليوم وفي مطالع القرن الرابع عشر الهجري هو: «العودة إلى الاسلام، في أصوله الاصيلة.

هذا ما تقرأه اليوم في عشرات الأبحاث التي لا تصل إلى الحقيقة في وضوح، ولكنها لا تستطيع أن تذكر الواقع، لأن التحليلات التي تقيدمها الأبحاث لا تنفصل عن وافع العالم العوبي نفسه في النظر إلى العالم الاسلامي، فمي تصدر عن هوى واضح وعن موقف الاحساس بانهيار القوافد الظالمة التي طالما بناها الغرب لتحدكن له من السيطرة على عالم الاسلام. فهو ينزعج أشد الانزعاج حين يرى أن هذه القوائم الباطلة قد سقطت لانها لم تقم على الحق أساسا وحين برى أن المسلمين قسد الكتشفوا و زيف والحاولة التي حاول الغرب أن يقنع بها المسلمين وهي أن وأسلوب الميش الغربي، هو الطريق الوحيد للمنهضة قد جاء الوقت فعلا الذي يؤكد أن الناصحين كانوا خادعين وأنهم كانو يحاولون القضاء على مصادر القوة الاساسية في هذه الامة لتستكين إلى الظلم وتستنيم إلى النسلم بمقدراتها وأذلال شخصينها وقبولي الاحتواء والانصهار في حضارة منهارة ونظام مزعزع.

ولذ كان أخطر ما أطلق الغرب من أساليب لإفامة هذا الفكر التغريبي هو إحلال (القوميات) محل (الوحدة الإسلامية) ولمحلال (القانون الوضعي) محل (الشريمة الإسلامية) بل أن النظام الغربي الافتصادي لم يحقق للعالم الاسلامي الرخاء، وأن النظام السياسي الذي قام على الاساس العلماني والديمقراطي قد فثيل تماما، فقد كان عاملا من عوامل هجرة الاموال الوطنية إلى انغرب، واستقدام أدوات الترف دون أن يحقق للسلمين استقدام ادوات العلم والتكنولوجيا الحقيقية.

مذاما تشير اليه صحف ميدل ايست، والانو نكو مست، النيويورك ايمزو نيوزويك وهي صحف تغلب عليها طابع الصهيونية التي تحاول الوقيعة بين العالم الاسلامي وعالم الغرب وهي تحاول أن تصور والصحوة الاسلامية ، بأنها محاولة لا تتزاع المقدرات التي في أيدى الغرب وهذا غير صحيح ، وإنما تستهدف الصحوة الاسلامية في الأساس امتلاك الارادة والحفاظ على الذاتية الاسلامية وبناء علاقات جديدة مع الشرق والغرب على اساس الرشد الحقيقي الذي بلغه المسلمون بعد قرن كامل من علاقات الاحتواء والسيطرة .

لقد كان للغرب ( بالاشتراك مع الصهونية والشيرعية ) يهدف من وراء أسقاط الخيلاقة الإسلامية إلى تمزيق وحدة العالم الإسلامي وإقامة تلك التنظيمات الاقليمية الضعيفة ولكنه غاب عن عولاء أن مفهوم الوحدة الاسلامية كان قائما وراء مفهوم الوطنية والقومية وها التياران المذى حاول الغرب أن يغرق فيهما عالم الاسلام، وتبين المسلمين بعد قليل من التجربة أن جميع النظريات الوافدة التي ظهرت في البلاد الاسلامية هي بحموعة من التفائض حاولت أن تشكل بالمزج والتركيب نظرية ملفقة واضح منها التمحل والصناعة ولذلك فقد عجزت أن تيقي طويلا لانها كانت ضد الفطرة والعلم وطبائع الاشياء ، هذه التشكيلات التي حاولت أن تجمع بين الاسلام والقومية والماركسية أو الوحدة والحريه والاشتراكية ، وقد تبين أنه ليس هناك أصلح من النظرة الاسلامية والاجتاعية والاجتاعية والاجتاعية والاجتاعة المسميات كلها في أن تعطى شيئا وكانت مسيرة الإسلام أنه صنع وحدة الفكر الجامعة ، التي تحول دون قيام ظاهرتي الصراع الفكرى أو التمرق النفسي .

لقدكان القضاء على الحلافة الاسلامية هي أقسى ضربات النفوذ الآجنبي وأكثرها اثارة لقوى اليقظة ، ومن هذه النقطة نبعت فكرة احياء المنهج القرآنى الذي قاد حركة اليقظة إلى الطريق الصحيح ، هذا الطريق القرآنى الذي غلب على احجاب التيار الفلسني أوالـكلامي أو الصوفي وهو الذي أعطى السلفية مفهوم

الاصالة والالتباس من المنابع ولقد كان النجمع العربى ضرورة فى غياب الوحدة الإسلامية لأنه قام فى الإسلامية لأنه قام فى إطار القرآن والسنة وليس فى إطار مفهوم ساطع الحصرى والقوميات الوافد.

واليوم يتقدم العالم الإسلامي نحو تطبيق الشريعة الاسلامية وهناك تجارب عديدة في الباكستان والآردن والكويت، ومصر وهي علامة من علامة الانطلاق نحو و الاصالة ، الحقيقية بالرغم من خوف أعداء الاسلام من دعوة الاسلام إلى دنيا المسلمين ولقد اضطرت بعض الدراسات إلى الاعتراف بأن الوحف الاسلامي إنما يأقي تعبيراً عن الرفض لقيم العالم الغربي المتفسخة والتي تضم الماركسية والرأسمالية كما تقول تيوزويك التي تشير إلى أن العنجة المتنامية تطالب بالعودة الى القوانين الاسلامية المعروفة بالشريعة وهي مبنية على القرآن ولما سنه الرسول في القرن السابع (وتلك الصحف تشير الى أن المسلمين في نيجيريا والعودان في القرن السابع (وتلك الصحف تشير الى أن المسلمين في نيجيريا والعودان والكويت يضغطون على حكوماتهم لتطبيق الشريعة الاسلامية ، وأن رئيس باكستان أعلن قائمة من العقوبات القرآنية فالوناه سيرجمون حتى الموت كما ستقطع أيدى المصوص وسيجلد معاقروا الحمور .

ووصفت تبوزويك هذه العقوبات بأنها وحشية .

ونقول: ان الاسلام لا يعاقب على الجريمة والكنه يضع الحواجزدون وقوع الجريمة ولذلك فإن أحكامة الرادعة من شأنها أن تشكل مانعا دون ارتكاب الجريمة

ولا ريب أن الخطوات التي تجرى في مجال الافتصاد لالغاء الربا في مجال المعاملات المالية وفرض الوكاة والعصور لتمويل برامج الرعاية الاجتاعية ، واعادة النظر في النظام المتغليمي ليكون موافقا للنبط الاسلامي ومراجعة كل الكتب المسراسية لتكون متوافقة مع تعاليم الاسلام ، هذه الخطوات تعزز مفهوم الصحوة الاسلامية الاصيل حيث تثير هذه الصحف الشبهات حول البنوك اللاربوية وموقف المرأة وغيرها وهي محاولات باطلة لآن العالم الاسلامي قد تبين له فساد (أسلوب العيش وغيرها وهي محاولات باطلة لآن العالم الاسلامية فيهار وس جديدة آمنت بصيحة (العودة الغرب ) وأن هذه البلاد الاسلامية قدقاعت فيهار وس جديدة آمنت بصيحة (العودة المالم الاسلامية قدالكتابات الي مجموعة من الحقائق منها قولهم :

أولا: الاعتراف بأن الاسلام ليس ديانة بالمعنىالضيق للكامة ولمكنه طريقة كاملة المحياة وهو يصوغ الموقف الاجتماعي وتماذج السلوك لمن يتبعونه وطمامهم وملابسهم وزوجاتهم وحياتهـم الاسرية ومعاملاتهم الاقتصادية وميولهم السياسية .

ثانياً : الاعتراف بانتشار الاسلام بالدعوة السلمية في بقاع مختلفة من العالم وأنه استطاع أن يقيسم مجتمعاً مستقلا في قلب أوربا الغربية فالمسلمون هناك يرفضون أساليب الغرب ومعايره الق تفرض عليهم و يعملون على إفامة مجتمد عليه أصيل .

ولا ريب أن أصدق تصوير لاحوال المسلمين وموقفهم من الغرب في مطالع القرن الخامس عشر وهو ما عبر عنه باحت غربي حين قال :

وأن المسلمين اليوم عندما عادوا إلى تقييم ما حصلوا عليه من الغرب وعندما أخذوا في مراجعة تجربتهم مع إيدلو جياته ، خدلال السنوات السبمين أو المسائة الماضية ، وجدوها فاسده ومضطربة وفاشلة ، ووجدوا أنها لم تحقق لهم شيئاً إلا الفرقه والتمزق والفقر ، والحروج عن ذاتيتهم وعجزهم عن امتلاك ارادتهم وأن عاولة الغرب في احتوائهم بقوانين الوضعية وأسلوبه في الربية والتعليم قد ينتج عنه اصطراب شديد ولم يحتى لهم أى تقدم حقيق ، وقد تبين لهم اليوم فساد التجربة جملة ، ظهر ذلك في محاولة أتا تورك في تركيا والشاه في ايران في تجربة الدكتانوريين في أجزاء أخرى من العالم الاسلامي وفي فساد تطبيق الديمقراطية الفربية في بعض الدول وتطبيق الماركسية في بلاد أخرى ولذلك فهم يتطلمون المفربية في بعض الدول وتطبيق الماركسية في بلاد أخرى ولذلك فهم يتطلمون الماقق جديد ويرون أن التماميم الاصالتهم ولمنهجهم الذي لشأوا عليه هو الطريق المسحيح فهو الذي أعظاهم دوام القوه والحيات ولذلك فليس غريباً أن يتجهوا الى محاولة التماس أصالتهم وعلى الغرب أن يعرف ذلك وأن يقبل التعامل معهم الى محاولة التماس أصالتهم وعلى الغرب أن يعرف ذلك وأن يقبل التعامل معهم على أساسه » .

ولاريب أن هذا التحليل هو من أصدق التحاليل التي حاولت تفسير ما يسميه الغرب بالصحوة الاسلامية وما نطاق عليه نحن مرحلة الرشد الفكرى والانتقال من مرحلة اليقظة الاسلامية إلى مرحلة النهضة بعد أن تنبه العالم الاسلامي كله لخططات التغريب والغزو الثقافي وأصبح قادراً على معرفة وتلك المحاذير، التي فرضها عليه النفود الغربي من أجل القضاء على داتيته الحاصة وصهره في بوثقه الاعمية العالمية واستبقائه خاضماً له

ولاريب أن من أكبر علامات القرن الوليد: إنطلاق دعوة تصحيح المفاهيم والعودة إلى مقاييس الاصالة والتماس منهج الله في بناء المجتمع وبروز الذاتية الاسلامية ومحاولة إخضاع القوانين الوضعية للشريمة الاسلامية باعتبارها المصدر الأول والوحيد للقوانين وبروز فريضة الجهاد ووضوحها وقيامها بدور ضخم في تحرير كثير من الأوطان الاسلامية وهي علامات تحتاج إلى نقله واسعة لتحقيق قيام المجتمع الاسلامي الرباني القادر على تقديم نموذجه للعسالم كله باعتبار أرب المسلمين مكلفون بأن يقدموا (الاسلام) إلى العالمين بوصفه الحل الوحيد لقضايا المسلمين مكلفون بأن يقدموا (الاسلام) إلى العالمين بوصفه الحل الوحيد لقضايا العالم المضطرب الذي تصدع بنيانه ووقع في أزمة التحلل والتمزق بعد أن جرب عناف الأيدلوجيات الديمة والاشتراكية والدكتاتورية.

ولا ريب أنه في سبيل تحقيق هذه الغاية : غاية أن تدخل حركة اليقظة مرحلة النضهة ، هناك عقبات يجب أن يتخطاها أهل الدعوة الاسلامية .

ولعل المحاذير التي يحب أن يتنبه لها الدعاة إلى الله هي ظاعرة استمرار المؤامرة على الاسلام مع تغير الاساليب وبقاء الهدف الاصلي تحت اسم ( خداع الصيد باخفاء الشباك ).

إن القوى الثلاث المسيطرة الآن: النفوذ الغربي والشيوعية والصهيونية تكاد تلتقى جميعاً على هدف واحد هو الحيلولة دون تمكين المسلمين من تحقيق إرادتهم، لانهم يعلمون أن سيطرة النظام الاسلامي في عالم الاسلام من شأنه أن يحول دون تحقيق مطامعهم وسرقاتهم ومؤامرتهم المستمرة على نهب روات العالم الاسلامي وهم من أجل إسترقداء نفوذهم يعملون القضاء على الذاتية الاسلامية الاصيلة، وصهر المسلمين في بوثقه الاعمية العالمية حتى يضيع طابعهم الخالص القائم على

التوحيد ، وهو الطبابع الذي حرص الاسلام ورسوله على تأكيده حتى يظل المسلبون قادرون على امتلاك ارادتهم وحتى لا تستطيع قوة من القوى أن تحطم وجودهم أو تفت في عضدهم وحتى يتمكنون من الاستمرار في اداء الرسالة المنوطة بهم إلى يوم القيامة وهي تبليغ الاسلام للعالمين على أن يكونوا هم بمثابة والتجربة التطبيقية وأو النموذج القائم في عالم الواقع ليهدى الباحثين إلى أن المنهج الرباني هو القادر على تحقيق أشواق الانسان ومطاعه جميعاً ولذلك فلابد من حضائة من فكر إسلامي أصيل نابع من المصادر الأساسية (القرآن والسنة) يحول دون سيطرة أي فكر يهز شبابنا ببريقه وخداعه .

لقد آن العقلية الاسلامية المتحرر من استعباد الثقافات الغربية لنصحيح ما دسته الشعوبية فى تاريخ العرب والاسلام من سموم والتحرر من عديد من الدعوات المسمومة الموجهة إلى فكرنا وامتنا وتاريخنا والختنا .

أن أخطر الدهوات هي الدعوة إلى نبدذ المساطى والتاريخ القريب والنراث الاسلامي وإحياء الفلكور والنراث الوثني القديم الذي قضى عليه الاسلام، أنهم يذكرون تاريخ الاسلام بوصفه قديماً ويدعون الى ابتعاث تاريخ الجاهليات قبل الاسلام، يدعون إلى إحياء شخصيات وثنية واسطورية وينكرون الشخصيات الحية البارزة ذات الآثر القوى أمثال خالدوسعد والمثنى وصلاح الدين.

وهناك مهاجمة الشعر العربي والفصاحة العربية والخطابة ومهاجمة القرآن من خلال الدعوة أى إلى إحياء ما يسمى باللغة الوسطى وإحياء العاميات ودراسة اللهجات في مجامع اللغة والجامعات وإحياء الفاكلور .

وهناك المرجه المادية الالحادية التى تنكر الايمان بالله الخالق وتقضر نظر الناس وتضكيرهم على مسائل الميش المادى وحدهاوترفض التفسير الجامع الكون والحياة وتعتنق التفسير المادى المتاريخ وتقصر الانسان على الحاجات المادية دون التطلع إلى حل مشكلات الفكر والاعتقاد.

ومناك محاذير الترجمة واللغات الاجنبية ، فان علينا أن نتعلم اللغات من داخل لغتنا العربية وأن تكون الترجات في خدمة الدءوة الاسلامية لا حرباً عليها

كذلك فإن من الخطر أن يتنازل المسلمون عن قيمهم وبميزاتهم الحاصة تحت تأثير الخزو الحضارى، أوالتضحية بأسلوبنا الحاص في الممار والمسأ كلوالملبس دون أى مدرر.

ولا ريب أن بداية الانطلاق نحو الاصالة والرشد الفكرى والدخول فى مرحلة النهضة الاسلامية هو تحريرالنفس الاسلامية من كلسلبيات الماضي ورفض كل دعاوى التغريب وتعاليمه المفرضة التي تحاول النيل من هذا الماضي تراثا؟ وتاريخاً ولغة وعلينا أن نواجه خطرالاحتواء والذوبان والتبعية وعلينا أن نحمى وجودنا وذانيتنا من الانصهار في بوتقة الاعمية العالمية .

#### التحديات التي تواجه

#### الفكر الإسلامي

لا ريب فشأ الفكر الاسلام في حضانة المدعوة الاسلامية ولمحذوره الهريقة وأصوله الآصلية المستمدة من القرآن الكريم والسنه المطهرة والملغة العربية وسيرة الرسول و تاريخ الاسلام والادب العربي وقد اكتمل مفهوم الاسلام في حياة الرسول والتي اليوم أكلت لكم دينكم، وقد كانت قواعد الفكر الاسلامي الاساسية قد بدأت و بمت في حياة الرسول والتي مستمدة من القرآن وإن هذه القواعد لم تتغير من بعده ولم تجر أية إضافة إليه فظلت قيمتها الاساسية كاجاء القواعد لم تتغير من بعده ولم تجر أية إضافة إليه فظلت قيمتها الاساسية كاجاء بهما وحي السهاء والقرآن وقامت سن الذي وسمه القرآن . والقد كان نضال المسلمين بالفلسفات العمل من داخل الإطار الذي رسمه القرآن . والقد كان نضال المسلمين بالفلسفات اليونانية والفارسية والهندية تجربة قاسية انتهت بانتصار الإسلام بمفهوم (السنة الميونانية والفارسية والمندية الاساسية قائمة :

إن الاسلام ليس دينا كسائر الاديان ولكنه حركة إجتماعية واسعة تشمل الاعتقاد والمجتمع والعولة ومختلف نظم الافتصاد والسياسة والاخلاق وأن ميزة الاسلام أنه نظرية كلية شاملة وأنه لم يجزى. الحياة بل نظر إليها نظرة كلية كا نظر إلى الانسان كوحدة نفسية وجسيمة لا تنفصل.

وفى العصر الحديث وفى أبان الحملة الاستعهارية والصهيونية والماركسية واجه الاسلام تحديات خطيرة أبرزها :

أولا: إثارة الشهات حول حقيقة الاسلام والتشكيك في طبيعته الجامعة التي ميزته عن سائر الاديان وهو أنه منهج حياة ونظام مجمع وإثارة الشبهات حول مفهوم الدين المنزل من السهاء والوحى بصفة عامة والدعوة إلى هدم الاديان عن طريق مايسمى (علم الاديان) المقارن أو القول بأن الامم بدأت وثنية ثم عرفت

التوحيد بعد ذلك . وهو قول معارض الحقيقة التي جاءت بها الكتب المنزلة والتي تلبتها كل الدلائل التاريخية والكشوف الآثرية . وهيأن البشرية بدأت موحدة ثم اعتراها التغير واستسلمت الفكر البشرى الوثنى والمادى وأن آدم أبو البشرية كان نبيا وكان موحداً . وهناك تلك الآطروحات الباطلة التي استمدها خصوم الإسلام من غير المسيحية بالقول بأن الإسلام دين عبادى وإن رسول الله يتلقق كان نبيا روحيا وأنه لم يكن حاكما وما أقام دولة وهو باطل كشفت الابحات الصحيحة عن فساده وهنأن الذين قالوا به إغااستمدوه من المسيحية ومن مفاهم الاستشراق المعادية للاسلام كذلك فإن مفهوم التوحيد الذي عرفته بعض الاديان السيارية التي انحرفت تفسيراتها ليس هو مفهوم التوحيد الذي عرفته بعض الاديان الساوية التي انحرفت تفسيراتها ليس هو مفهوم التوحيد المندى عرفته بعض الاديان الساوية التي انحرفت تفسيراتها ليس هو مفهوم التوحيد المعن من التوحيدعند أن الله تبارك وتعالى هو رب العالمين كذلك فان ما يدعيه البعض من التوحيدعند أن الله وأن التوحيد كن في الحقيقة هو التوحيد الصحيح الذي جاءت به أديان الساء وأن التوحيد كان دعوة أديان الساء المنزلة منذ آدم إلى محمد براي والم تكن قاصرة على دين واحد هو الدين الذي أنزل على موسى عليه السلام كما تحاول أن قلط ح ذلك نظريات فاسدة .

وقد تداولت البشرية التوحيد الذي جاءت به الاديان رسولا ونبيا بعد نبي وفى خلال الفترات كانت تعود إلى الوثمنية وإلى الفكرالبشرى ولكنها كانت تعرف التوحيد منذ نشأة الحياة الانسانية .

وقد تميز الاسلام عما سبقه من مفاهيم حول الله تبارك وتعالى بانه جمع بين توحيد الربوبوية وتوحيد الآلوهيه، وأنه غاير مفهوم الوثنية ومفهوم التعدد والتثليث والشرك وغيره بأن أقر المسلم بالله تعالى ربا خالقا وبكل ما قدر الله من أمر وهو ما تمثله عبارة القرآن الكريم فى فاتحة الكتاب وإياك نعبد وإياك نستمين .

ثانيا: إثارة الشبهات حول مفهوم الاجتماع الاسلامى ، فى شأن ثبات القيم الاخلاقية وارتباطها بالدين والدعوة إلى هدم الاخلاق عن طريق مذاهب

الوجودية والفرويدية وهدم الاسرة عن طريق مدامب تدعى أن الآسرة ليدث الفطرة وتحاول هذه المذاهب التي عرفت باسم مدرسة العلوم الاجتماعية أن تشكك في ثبات القيم الاخلاقية وارتباطها بالإنسان والدعوة إلى أخلاق متطورة تختلف باختلاف البيثات والعصور.

ويدخل في هذا تلك النظريات التي طرحها فرويد وسارتر ودوركايم .

وأخطر ما يواجه المسلمين من هذه النظريات الوافدة المطروحة فى أفق الفكر الاسلامى أن يظن البعض أنها علوم ومفاهيم علمية مقررة والحقيقة أنها مجموعة من الفروض التى قدمها بعض الفلاسفة والمفكرين وأن كثيراً منها ثبت فساده وفشله وأن أبرز ما يدلل على اضطرابها هو عجزها عن المطاء أو عن الثبات مع الزمن أو البيئة وعدم صلاحيتها للتطبيق بعد قليل بما جمل أصحابها ودعاتها يغيرونها بالحذف والاضافة ومع ذلك فهى من الفكر البشرى الذي لا يثبت أمام المفاهيم الربانية الحقه التى قدم الاسلام فى مجال النفس والاجتماع والاخلاق .

وأن أغلب هذه النظريات إنما كانت موجهة فى الحقيقة صد الدين الذى عرفته أوربا والذى لم يحقق لها إستجابة صحيحة مع أشواق النفس الانسانية فحال بينها وبين عارسة الحيأة الاجتماعية الطبيعية حين فرض عليها , الوهبانية ، ومن ثم كانت هذه الموجة العاتية التي يطلقون عليها ثورة الجنس الموصول إلى أقصى الطرف الآخر في الاباحية وتحرير مفاهيمهم من أغلال المفاهيم المسيحية الجامدة . وهذه القضية بحماتها ليست مطروحة في أفق الفكر الاسلامي الذي دعا دينه إلى حق المتاع الدنيوي بالطمام والمرأة في أوضاع صحيحة وضوابط كاملة دون أن يجرم الانسان منها شيئاً .

ولقد كانت نظرية فرويد بالتفسير الجنسى للتصرفات الانسانية موضع نقد وتجريح من علماء النفس أنفسهم فضلا عن معارضتها للفطرة الانسانية وقد تبين في العصر الآخير أن العامل الجنسي ليس هو المصدر الآوحد للتصرف الانساني والحكنه واحد من عوامل كثيرة منها تأكيد الذات ومركب النقص والايمان بالعقيدة ذلك الدافع الخطير إلى الموت سبيل الحق .

ولهل من أخطر ما يواجه اليقظة الاسلامية في مطالع القرن الخامس عشر الهجرى هوهذه التحديات التي تتصل بالمجتمع والا سرة والطفل والمرأة ، المستمدة من هذه النظرة المادية النخالصة التي بقوم على منهوم علم الاجتماع وعلم النفس كا يدوس لان في الجامعات حيث تنشىء أجيالا تقوم عقليتها على أساس النظرة المادية المخالصة إلى الانسان وحيت تنظر في سخرية وامتعاض إلى الا خلاق والدين والا سرة . ونرى أن هذا الذي تعلمه ليس الا مجرد نظريات لها مقابل في الفكر الاسلامي أكثر أصالة وأهمتي نظرة بل هو من الحقائق العلمية والمسلمات التي لا مرد لها ، بينها هي لا تعرف وجه الحقيقة بالنسبة لمفهوم الاسلام الحق الذي هو فطرة الله . فطرة الله التي فطر الناس عليها وهو المفهوم الاسلام الحق الذي هو روح و جسد وعقل وقلب وأنه لا يمكن تفسيره عن طريق المذاهب المادية التي تعامله كالمادة السهاء . ولاريب أن نظرية تعامله كالمادة السهاء . ولاريب أن نظرية دوركايم في علم الاجتماع حين تلتق بنظرية فرويد في علم النفس ونظررية ماركس في الاقتصاد من شأنها أن تشكل إنسانا مضطربا مزعزع الوجدان .

ومن عجب أن تبرز هذه المفاهيم في مختلف بجالات الثقافة والتعليم والصحافة

بينها تختق مفاهيم الاسلام في النفس والا خلاق وتتضاءل ولا تتضاءل ولا تفرضحي على أنها وجهة نظر الا مم التي تواجه تلك القضايا والتحديات بل لعله في الحقيقة ليس هناك مفهوم أعمق وأصدق أصافة من هذا المفهوم الاسلامي وأن مفهوم الغرب كان مصدر الكار مه التي تحل بالبشرية اليوم لانفصاله عن الفطرة والعلم ودعوته إلى الانشطارية بين الروح والمسادة والعقل والقلب وهو مصدر التمزق والغثيان والغربة التي هي أزمة الحضارة الغربية المعاصرة.

ثالثـاً: من أخطر التحديات التي تواجه الفـكر الاسلامي ما طرحه الفـكر الوافد في أفقه من تفسيرات غربية وماركسية وصهيونية وهي جميعها تفسيرات مضللة مستمدة من التفسير المادي للتاريخ الذي طرحه انلجز وماركس وهو مفهوم ناقص لا نه يتجاهل عوامل كثيرة لها اثرها في توجيه التاريخ.

أن تفسير الناريخ الاسلامي عن طريق مناهج التفسير الغربي هو بمثابة عجز عن النظرة الصحيحة لحركات ووقائع التاريخ الاسلامي فقد قاس الكتاب الغريبون الوقائع الاسلامية وغيرها مع اختلاف الوقائع الاسلامية وغيرها مع اختلاف الظروف والمقاييس. كذلك فقد كانت نظرة الغرنيين إلى تاريخ الاسلام ناقصة وقاصرة لا نها صدرت عن ذلك الاعتبار الخاطي، بان تاريخ الغرب هو تاريخ البشرية وإن ماعدا ذلك ليس تاريخاً ولا يدخل إلى ساحة المقاييس أوالصورة العامه المبشرية وإن ماعدا ذلك ليس تاريخاً ولا يدخل إلى ساحة المقاييس أوالصورة العامه

وأشد أنواع الخطأ هي فكرة والحتمية والتاريخية ووالجبرية والاجتماعيه التي يجرى تطبيقها على التاريخ الا وربى ، وأشد ما عجزت عنه تفسيرات الغربيين الإسلام هي عجزهم عن فهم ذلك الجانب المعنوى والروحي : الوحي والنبوة والرسالة الساوية ومما يتصل بها من بناء القوة القادرة بإيمانها على هزيمة القوة المادية التي هي أكبر منها عدة وعدداً ؟

وتشمثل المعالجة الغربية الظالمه لتاريخ الاسلام فى أن علماء الغرب فرضوا التقسيم الغرف للمصور التاريخية على تاريخ العالم وتعميم مقايستهم فيها ، فالعصور الوسطى مثلا هى عصور الظلام فى رأيهم ما دامت أوربا كانت فى الظلام متجاهلين الحضارة العربية الاسلامية التىكانت متألقة فى تلك المصور وتاريخ إفريقيا السوداء

(م - 7 - المدد الإسلامي)

يبدأ عندم حينًا دخلمًا الرحالة الأوربيون ، أما قبل ذلك فليس لها تاريخ ، وتمتد هذه النظرة إلى الفكر العالمي الذي هو عندهم الفكر الغربي وحده .

وقد تجسدت هذه النظرة فى نظريات ولدت فى الغرب قسمت شعوب العالم إلى فئات : دماء بعضها نقية ذرقاء ، ودماء بعضها الآخر سوداء ، وإلى أجناس علما وأجناس دنيا .

ومن منطلق التفسير المادى للتاريخ عجز المؤرخون الأوربيون عن تفسيرات الأحداث الكبرى فى تاريخ الإسلام وخاصة تفسيرسرعة انتشارالإسلام فما زالوا يقيسون ذلك بالمقياس المادى وكذلك انتصار المسلمين بالمدد الآقل على الروم والفرس بالاعداد الضخمة وهم يسقطون من حسايهم القوة المعنوية: قوة الإيمان التي هى فى تقدير التفسير الإسلامى للتاريخ عامل مواز أن لم يكن أهم من القوة المحادية ،

كذلك فقد عجز كتاب الغرب ومؤرخوه عن ضبط النفس فى تقدير المواقف المشتركة كمركة بواتيه والحروب الصليبية والاستمار الحديث فانحرفوا فىتفسيرها مع أهوائهم ومع غرورهم واستملائها وبروح الاحتقار والانتقاص الشموب الضميفة والمستمرة.

وكا حل التفسير المسيحي للتاريخ روح الحصومة ، كذلك حل التفسير الصهيوني الناريخ الإسلامي روح الحقد ، وكان التفسير الماركس للتاريخ أكثر حقداً وخصومة، وقد عملت علمه التفسيرات على إعلاء شأن الحضارات القديمة والآديان الوثنية السابقة للإسلام أو إالادعاء بأن العرب كانوا تا هضين ومتحضرين ولم يكن ينقصهم إلا قائد لينهضوا ولسوا أن العرب حاربوا الرسول ثلاثة عشر عاماً ووقفوا بالحصومة إذاء كلة الإسلام حتى فتح الله لها أفقاً جديداً في يثرب .

رابماً: الدعوة إلى أثارة العصبية والعنصرية وإعلا. الاجناس البيضاء وذلك في محاولة لفرض النفوذ الاستعارى الغرب على الأمم الملونة والقول بوصاية زائفة اللجنس الابيض على العالم والبشرية .

كما عدوا إلى أذكاء رياح الدعوة إلى الافليميات والقوصيات الضيقة للقضاء

على روح الوحدة الاسلامية الجامعة بين الدول الاسلامية سواء منها ماكان تابعاً المدولة العثمانية (كالعوب والترك) أوبقية البلاد الاسلامية التي كانت تدين بالولاء المخليفة المسلم أمام المسلمين .

ولقد حملت دعوات الاقليمية والقومية رياح العصبية والعنصرية الغربية وكانت عاولة خطيرة لوضع الحواجز التي تجمعها بها رابطة العقيدة والثقافة والتوحيد .

ولقد استهدفت هذه الدعوة فى البلاد العربية إلى إعلاء طابع الاستعلاء الجنسى المغلق فى مواجهة الأمم الاسلامية، وخلق طابع الانعزال والانفصال الكاملين فى التاريخ والترات والمقومات الاسلامية واستهدفت كذلك خلق وجود معاصر منفصل تماماً عن الاسلام وعن العالم الاسلامي متصل بالغرب فى تفسيراته وطوابعه.

لقد كان هدف هذه الدعوة إعلاء شأن القوميات حتى فى الأدم الاسلامية ذاتما فضلا عن فصل هذه الآمم الاسلامي وفصل العرب عن الامتداد الاسلامي.

خامساً: من أخطر التحديات التي واجهت الفكر الاسلامي إحياء الماضي السابق للاسلام في البلاد العربية والاسلامية جميعاً ، كالدعوة إلى الفرعونية والفيذية يه والاسورية والباباية في البلاد العربية وإحياء تراث كورش في إيران أو الهندوكية في البلاد الهندية الاسلامي . كمحاولة في البلاد الهندية الاسلامية وغيرها في باقي أجزاء العالم الاسلامي . كمحاولة لاحياء تاريخ ما قبل الاسلام وحضارته وتراثه الوثني وتجديده . وقد جرت هذه الدعوات شوطاً في محاولة خدمة النفوذ الاجني للقضاء على الذاتية الاسلامية واكمن الاعراث أن تكشف عن عجز كامل في تحقيق عودة المسلمين إلى تاريخ ما قبل الاسلام على أي نحو من الانحاء وتبين أن دعوة الاسلام بالتوحيد الخالص خلال أربعة عشر قرناً قد أنشأت كيانا فمكرباً وروحيا واجتماعيا قوبا عميق خلال أربعة عشر قرناً قد أنشأت كيانا فمكرباً وروحيا واجتماعيا قوبا عميق الجذور لا يمكن هدمه أو النيل منه وأن هناك ما عرفه عام التاريخ بالانقطاع الحضاري بين ما قبل الاسلام وما بعده في جميع البلاد التي دخام الاستمرارية الحنيفية مقابل هذا , الانقطاع الحضاري ، فإرب هناك ما يسمى الاستمرارية الحنيفية الابراهيمية القائمة الآن في البلاد العربية والممتدة منذ دعوة إبراهيم إلى دعوة الابراهيمية القائمة الآن في البلاد العربية والممتدة منذ دعوة إبراهيم إلى دعوة

محمد صلى الله عليه وسلم والممتدة عير الديانتين المنزلتين على موسى وعيسى عليهما السلام أن هذه الانقطاعية بين الدعوة الحنيفية فى تلك المماطق جميما قد اشتملت على الفحر والثقافة والعقيدة بالرغم من معالم المدينة الحضارية الممادية ، وتؤكد المصادر كلها على وجود الارضية العربية السابقة للاسلام فى مصر والعراق وسوريا وأن الفنيقية والاشورية والفرعونية والبربزية وغيرها هى موجات خرجت من المجزيزة العربية وانداحت فى هدف المنطقة شرقا وغربا وكانت توسيداً الموجدة الإسلامية العربية الدكبرى بعد الاسلام واستكالا لها .

وقد تبين لدعاة هذه الحضارات الفارسية والفرعونية والفذقية وغيرها أنه لاتوجد أرضية يمكن البدء منها سواء أكانت هذه الارضية تراثا ثقافيا أو لذويا أو دينيا وأن هذه الجذور القديمة الغات السريانية والقبطية والمبرية وغيرها قد ذالت وانتهت ولم يبق منها شيء وقد غلب عليها طابع التوحيد الحالص بمفاهيمه القرآنية الخالصة.

سادسا: جرت المحاولات لاحيا. النراث الجاهلي والوعمى تحت اسم الفلكلور أو الادب الشعبي وهي إحدى المحاولات التي استهدفت التأثير في نصاعة الفكر الاسلامي وروحه الربانية القرآنية الخالصة ، باعلاء تلك الصور الساذجة التافهة من الازجال والاغاني والمواويل والامثال العامية والوعمية البائدة التي تتعارض مع سمو الراث الإسلامي العربي القائم على البيان العربي البليغ والمضمون السامي وقد انتشرت هذه الدعوة في السنه ات الاخيرة وشملت أنطاراً عربية وإسلامية عديدة وخسدعت كثيراً من البسطاء والسنج والاغرار في بجال اللمو واسسلبة في محاولة لخداع الجاهير بأساليب تحمل طابع الرقص والغناء والاستعراضات المسرحية لاحياء الراث الجاهلي والوعني الذي قضي عليه الاسلام قضاء تاما واعتبره من سقط المتاع وحطمه تعطيما لانه يتعارض مع مفهوم التوحيد الخالص ومن دعوة الإسلام المخروج من طفولت الإنسانية والفاهيم الجاهلية والبسدوية الحافة والساذجة القافمة على الإساط ير والخرافات وحيل العرافين وأكاذيب الدجالين إلى مفهوم أصيل في الإيان بالله والتعرف إلى آياته في السكون والثقة أن الغب لله تبارك وتعالى .

والهذف معروف هو تغليب العامية والاساطير والقصص الشعبي والآغاني الساذجة والامثال العامية على البيان القرآني وبلاغة السنة والادب الصادق رالفن الرفيسع والفكرة الانسانية ، إرتداداً بالمقول والنفوس التي رفعها التوحيد إلى ذروة الإيمان بالله إلى سذاجة الحرافة وفساد طفولة المشرية وابتعادا عن الدوق العربي الاسلامي بالقرآن الكريم والحديث النبوى والادب العربي في بلاغته الحكمه الاسلامية في فضاحتها وأرتفاعها عن التدلي والحيوانية والفساد . ندم : إذابة المذوق الاسلامي العالمي في الوان ضعيفه ساذجة وثنية تقال من قدر بيان القرآن وترد الناس إلى مستوى ضعيف يقطع الصلة بمستوى الثقاقة الرفيع الذي خلقه القرآن وخلقته السنة ولاريب أن هذا واحد من أهداف الدعوة إلى العامية كما سيجيء .

سأبِماً : الدمل على تبنى دعوات ضالة كالقاديانية والبهائية والادءاء بأنها من حركات النهجة الاسلامية كذبا وبهتانا وأستمالها لضرب الاسلام من الداخل.

و تعمل القوى التغريبية جميعا عثلة في الاستشراق والتبشير والغرو الثقافي عن طريق الصحافة والنقافة والمدرسة إلى تبنى هذه الحركات الهدامة واحتضائها وخداع البلاد الاسلامية . ومن يراجع ها تين الدعويين المبطلةين البهائية والفاديانية يعرف انهما استهدفتا ضرب حركة اليقظة الاسلامية التي كانت قد قطعت مرحلة كبيرة في طريق الباس المنابع الاصيلة وجوهر الاسلام بمفهرم النوحيد الخالص وان كلا الحركتين قد نشأ في احضان النفوذا لاجنبي واستهدف ضرب الاسلام في أعظم قيمه الاساسية وهي فريضه الجهاد . وقد كشفت طرب الاسلام في أعظم قيمه الاساسية وهي فريضه الجهاد . وقد كشفت الابحاث الناريخية عن علاقة أكيدة بين الدعوتين وبين الاستعمار والصهيونية والهندوكية .

وأنهما حاولتا بث الفتنة وزعزعة العقائد واثارة الشبهات واضعاف شوكة المسلمين وتبليط عزائمهم فى المكافحة ضد النفوذ الاجنبى والمكيدللاسلام وتضليل المسلمين عن حقيقة عقيدتهم وتفريق وحدتهم. ولم بعد هناك ريب فى ان هذه الطوائف الدخلية تلتى المعونة والتوجيه من المستعمرين والقوى المعادية

للاسلام تحت اسم مايسمونه وحرب الاسلام من الداخل ، .

وقد واجه رجال اليقظة الاسلاميه كلنا الدعوبين منذ اليوم الأول وكشفوا عن فسادهما وزيف فكرهما وسمومهما التي خدعت بعض المسلمين ولا ريب أن الدآرسي للبهائية بجد هدف تقويض الاسلام من الداخل واضحا في مخططاتها وتاريخها كله ، ويجدها واضحة الملاقة بالركام الباطني القديم بجددة أياه في أسلوب حديث براق . يغرى بعض السذج من أبناء امتنا الذين لم يستكملوا تعليمهم الديني والخلق . فضلا عن الارتباط بالصهيونية التلمودية كثمرة من ممار البروتوكولات ومن هنا كانت دعوتها إلى بشرى تنصهر فيه الاديان السماوية .

ثامنا : محاولة أحياء الفكر الباطني والوثني والاباحي عن طريق احياء الفلسفات اليونانية والمسرحبات الاغريقية والاساطير البابلية والفكر الغنوصي وكانت بمض هذه الو ثنيات قد ترجمت أمان المصر العباسي وادخلت إلى مفهوم الإسلام كثير من البابلة والاضطراب وقد واجبها المسلمون مواجهة صارمة ركشفوا زيفها وردوها وبينوا أن الفلسفات اليونانية ليست الاعلم الاصنام القديم وهاجموا كلا النظريتين (١) اليونانية الهلينية القائمة على الحس وعبادة الجسد والأباحية (٢) الغنوصمة الشرقمة القائمة على الحدس والاشراق وغيرها وقد تجددت المحاولة في العصر الحديث مرة أخرى في محاولة القوى الاستعمارية والصهيونية والماركسية إلى النيل من الاسلام وإعادة طرح هذه المفاهيم مرة أخرىالفكرالباطئ والتصوفالفلسفي والاءزال والمجوسية وغيرهالاغراق شياب المسلمين في هذه السموم وحتى يحال بينهم وبين مفهوم التوحيد الخالص بما يؤدى إلى توهين روح الصمود في نفوس المسلمين وتفسيخ القيم الخلقية الاسلامية بالدعوة إلى إذاعة المجون والمجاهرة بالخلاعة والانحراف الجنسي وهو نفس الأسلوب الذي اتخذته حركة احتواء الاسلام ، كان ذلك في الماضي لحساب المجوسية الفارسية ولتمكين القرامطة والباطنية من السيطرة على الدولة الإسلامية واليوم يجرى نفس المخطط لحساب الصهبونية والاستعمار والشيوعية .

تاسما : محاولة اخراج اللغة العربية من مفهومها الذى تختلف فيه عن اللغات

بوصفها لغة القرآن، وفرض مناهج فى علم اللغات للتحكم فيها وتصويرها أيأنها لغة قومية فحسب، أى لغة أمة ، وإذا كان هذا مقرراً كمنهج علمي لكل لغات العالم فانه يعجز عن اقرار ذلك بالنسبة إلى اللغة العربية لانها الى جانب انها لغة امة ، فهي لغة فكر وثقافة وحضارة ودين ، وأنها تنصل بمليار من المسلمين يعبدون الله بها ويقرأون بها القرآن والحديث ،

ولا ريب أن مدف الحلة على اللغة العربية هو خلق عامية تقضى على لغة القرآن وتمزق وحدة الفكر الاسلامى:

ومن هذا تسقط كل محاولات الفكر الوافد في المارة الشبهات حول اللغة المربية ومقارنتها باللغة اللانينية التي ماتت ودخلت المتحف، بعد أن تفرعت منها لهجات أقليمية . وليس مثل هذا يمكن أن يحدث للغة العربية التي ما زال القرآن يظاهرها ويجمل ما كتبت به منذ أربعة عشر قرنا مقرؤا إلى اليوم بينها لم يحدث ذلك مطلقا لاية لغة من اللفات الحية التي تتغير كل بضعة قرون . فامرق القيس السابق للاسلام نقرأه نحن الآن ونفهمه بينها شكسير لايفهمه قومة وقد مضى عليه ثلاثمائة عام تقريباً ، وهذه الظاهرة تجمل اللغة العربة أكبر من أن تخضع لما اللغات الذي يحاول أن يحكم على كل اللغات بظواهر عامة مشتركة .

وقد كانت اللغة العربية بطبيعة تركيبها وتعيزها بالقدرة على الاشتقاق والتوالد عاملا هاماً في مكانها . وقد وصفها (أرنست رينان) بأنها خلافا الحل اللغات ظهرت فجأة في غاية الكمال غنية أي غني بحيث لم يدخل عليها إحتى يومنا هذا أي تعديل مهم فليس لها طفولة ولا شيخوخة وانها ظهرت في أول أمرها تامة مستحكمة ومن خلال هذا الفهم علينا أن نواجه النحديات التي يسرحها التغريب من القول بتطوير الخة أو اعلاء شأن العاميات أو الادعاء بأنها لغة حاصة بأصحابها ونفهم أن هذه كلها محاولات ترمى إلى المناه على الله ع

أولاً : عزل المسلمين عن العرب وعزل العرب عن الوحدة الكاملة بينهم .

ثانيا : عزل المسلمين والعرب عن مستوى البيان في القرآن الحريم .

ولاديب أن اللغة العربية جديرة بأن نبقى دائماً فى مستوى بيان القرآن الكريم وأن يرتفع الناس اليها ولاريب أن الدعوة إلى إقامة لفحة وسطى بين الفصحى والعامية هى إحدى محاولات الغزو الفكرى وليس لها هدف إلا إنزال اللغة العربية درجة عن كيانها الذى يرتبط ببلاغة القرآن وبذلك تنهده مركيزة من ركائز الاسلام وهى حجب للسلين عن فهم القرآن والمتيعابه وهوأمرخطير هام ويحتاج إلى دوام المحافظة على بلاغة الخفة وروحها ، فاللغة أساساً هى فكر الامسة والعربية الفصحى مرتبطة بذانية الإسلام ومزاجه النفسى والاجتماعى :

عاشراً: الدعوة إلى أحياء الحضارات الى سبقت الاسلام وإعادة عرض الرثنيات والفلسفات والخرافات والاوهام. تلك محاولة ماكرة مضللة ولكنها فاسدة فقد استطاع الإسلام خلال أربعة عشر قرنا أن يقبم منهجاً عقليا وروحياً وأن ينشىء مزاجا نفسيا وذوقا خالصاً مرتبطاً بالنوحيد والقرآن ومتصلا بأسباب الإيمان بالله له ضوئه الباهرالذي لاتستطيع الظلمات أن تقهره.

حادى عشر: الدعدوة إلى مايسمى بالآدب العربي المماصر، والفحر العربي المعاصر، والثقافة العربية المماصرة، على أن تبدأ هذه الدر اسات منذ حملة نابليون وربطها بالارساليات والفقوذ الاجنبي كما عاهى مر معتاياته، وهي محاولة ما كرة تهدف إلى اجتثبات الفكر والآدب والثقافة (العربية الإسلامية) من أصولها والفصل بين خاضر العرب والمسلمين وبين ماضيهم، وخلق نقافة «الهيطة» لاجنور لها بل أن هناك محاولة مضالمة تهدف إلى الحيلولة دون ربط الادب أوالفكر أو الثقافة وتاريخها القديم وماضيها العربق.

ومن الحق أن اليقظة الاسلامية المعاصرة فى الفكر والآذب والثقافة جميعاً بدأت من دائرة القرآن وأن جميع الحركات الوطنية والقومية إنما استمدت قوتها من مصادر الاسلام وأنه لاسبيل إلى بناء أدب حديث أوفكر أو ثقافة منفصلا عن اللغة الدربية والاسلام.

ثانى عشر: محاولة الادعاء بأن منطقة البحرالا بيض المتوسط شهدت حضارة واحدة هى التى بدأها الفراعنة والفينيقيون ونماها الآغريق والمومان، ثم اتمها الاوربيون المفاصرون وأن دور العرب فى هذه الحضارة كان دورا ثمانويا. والحقيقة أن مناكحضارتان لكل منهما طابعه المميز هما:حضارة التوحيدوحضارة الوثنية. وأن الإسلام هو صانع الحضارة التى انسمت بهذا المفهوم فى مواجهة حضارات بدأت بمفاهيم الوثنية وانتهت بمفاهيم المادية وكانت فى مختلف مراحلها ممارضة للحق والعدل والرحمة والاخلاني فكانت تضرب واحدة بمدأخرى وتسقط كانها تعارض سنن الله فى الكون.

ثالث عشر: محاولة طرح بذور الشيهات حول صلاحية الشريعة الإسلاميسة للنطبيق فى العصر الحديث والادعاء بأنهاش يعة صحراوية موقوتة بعصرها وبيشها. وكل الدلائل العلمية رالتاريخية تدكذب هذا الادعاء وأقربها مؤتمرات القانون الدولى ١٩٣١، ١٩٤٧، ١٩٥٧ وكلها أشارت إلى أن الشريعة الإسلامية شريعة مستقلة لها كيانها الخاص وإنها تحمل منهجاً إنسانيا لم تصل اليها البشرية بعد و تجرى المحاولة التي بفرضها النفوذ الغربي بالدعوة إلى ما يسمى تطوير الشريعة ووضعها موضع الاحتواء من القانون الوضعى.

ولقد كان من أعظم المعطيات التي حققتها كثير من الافطار الاسلامية أنها اتخذت من النشريع الاسلامي مصدراً أساسيا للقانون ونصت علىذلك في دساتيرها وميثاق الوحدة .

رابع عشر : استطاعت القوى الاستعمارية فرض نظام الاقتصاد الغربي على أغلب أجزاء العالم الاسلامي وهدو نظام قائم على أساس الربا ومعارض أصلا لمنهج الشريعة الاسلامية ولقد قامت حركة اليقظة الاسلامية بدراسات واسعة للكشف عن فساد نظام الربا والاقتصاد الغربي وجرت محاولات متعددة لإفامة المصرف الاسلامي على غير اساس الربا والعمل على وضع نظام تحرير المسلمين من قيود النظام الاقتصادي الواقد والكشف عن عظمسة الفكر الاقتصادي الاسلامي .

# من التبعية إلى الأصالة

## من اليقظة الإسلامية وصولا إلى النهضة الاسلامية في حلقات ثلاث :

## (أولا) من التبعية إلى الاصالة

كشفت حركة اليقظة الاسية فساد مفساهيم ومصطلحات كثيره مطروحة كالمسلمات في افق الفكر الاسلامي ، كان هذا الكشف هو اعظم إعرة اقتطفها المفكر الاسلام في القرن الرابع عشر الهجري الذي لم يكد تنتصف حتى كانت شملة اليقظة قد الدلعت تضيء وتحرق ، تضيء امام المسلمين ذلك المفهوم الذي كان قد أوشك أن ينضوى وهو مفهوم الاصالة والحفاظ على ذاتيه الاسلام بعد أن كادت محاولاتالتخريبوالغزو الثقانى أن تفرض مفهوما مسيحيا أو وثمنيا يقصر الاسلام في حدود المساجد . والعبادات ويفسح الطريق امام القانون الوضمي والاقتصاد الربرى والعلمانية فى التربية والتعليم أن تنطلق لتخرج جيلا اطلق عليه من بمد . عقلية قانون نابليون ، فقد كانت الحاولة كما عرفها عشرات من اعلام الاسلام هي د اخضاع ثقافة الاسلام وفكره لمفاهيم الـفكر الغربي المحتوى اساساً من اليهودية السلمودية إله والمذي استسلم بعد الثورة الفرنسية لها فأجل الربا وعزل التربية الدينية عن المدرسة وقد ظل كرومر في مصرومنامثاله في المغربوالمشرق يحملون لواء دعوى التغريب وقد امند ذلك إلى تركيا وفارس (شطرى الوحدة الاسلامية) وذلك رغبة في تمزيق هذه الوحدة الاسمية الجامعة ولم تلبث تركيا أن سقطت في براثن الاحتواء النخريبي انفكت هذه الوحدة ،وسقطت اغلب بلاد العرب في أيدى النفوذ الاجنبي حتى كان قمة ذلك اسقاط الحلافه الاسلامية في ف منتصف القرن الرابع عشر الهجرى ثم سقطت فلسطين تم بيت المقدس في ايدى الصهيونية ، فانحكشفت التجربة التي ادخلها النفوذ الاجنبي بواسطة الموازنة واتباعه هن فساد القول بأن فكر الغرب أو حضارته تسطيع أن إندفع المسلمين إلى التقدم والنهوض وتبين بمالا بجال للتردد فى قبوله عن أن الاصالة الاسلامية والاستمداد

من المنابع الاصلبه هي وحدها مصدر النهوض ، وإن الاحتفاظ بالذاتيه الاسلامية هي أعظم التحديات التي يجب أن يقف أمامها المسلون مجاهدون بكل ما يملكون من قوة ومضحون في سبيلها بكل مظهر من مظاهر النقدم الحادء.

ولقد اعطتنا حركه اليقظة الاسلامية منذ مننصف القرن الرابع عشر حقيقه أساسية هي أن النفوذ الاجني قد قرر منآمراً منذ وقت بعيد ان يقضى على هذه الذانية وأن يصهر المسلمين وفكرهم في بوقعة الامية والعالمية وذلك بافساد مفاهيم الاسلام الاصيلة وصبت السموم على حقائق الاسلام المطبقة ، وذلك باثاره الشبهات حول الحقائق الاساسيه وخاصة ما يتملق بالجهاد والتوحيد والفتح الاسلامي والشريعة الاسلامية .

وقد طرح الفكر الغربي في هذا المجال قضايا عده محاولا أن مجمل من الاسلام: دين الله الحق عائلا للتفسيرات التي كتبها الاحيار والرهبان ومن ذلك فكرة التطور في الدين والاخلاق، وفكرة التطور لا تدكمون إلا بالنسبة للفكر البشرى الناقص الذي يحياج إلى الاضافة والحدذف أما الاسلام الذي جاء منهما ربانياً واطاراً مرناً قادراً على مواجهة مختلف الشبهات والعصور فانه لا يخضع للتطور ولا يحتاج اليه .

كذلك فقد أثاروا فكره المتل والمقلانية ولم يتبينوا أن المقل خادم للوحى؛ وأن المقل وحده لا يستطيع أن يقدم شيئا عرراً وكذلك فكرة المضهير فما من في أحد منها لا متأثر بالبيثة والثقافة والوسط الذي يعيش فيه وليس العقل معصوما وليس الضمير معصوما، وإذا تخاص العقل من اطار الدين وتخلص الضمير من سيطرة الدين فأنه قد يوحى بالفساد ولاريب أن مفهوم الفكر الغربي الفائم على تفسيرات المسيحية ( الصلب والحطيثة والتثليث ) من ناحية والهكر اليوناني الوثني من ناحية والفاتون الرماني الذي يقر عبورية العبد ويرى أنه لا يستطيع أن يكون سيداحي ولو تولى الملك، هذا الفكر تختلف مع الفكر الاسلامي في أدق دقائفه واعق اعماقه، هذا الفكر القائم على التوحيد وتحرير العقل البرى من الوثنية وتحرير الانسان من عبوديه الانسان والقائم على الاخاء البشرى والرحمة والغير والحفاظ على العرض عبوديه الانسان والقائم على الاخاء البشرى والرحمة والغير والحفاظ على العرض

ومن هنا تختلف المقاييس والقوانين ولانصلح مقاييس الغرب وقوانيته وخاصة مايسمون التفسير المادى للتاريخ في الحكم على الا-لام وتاريخه وقيمه .

والمشتشرةون والمبشرون الغربيون لم يقبلوا على الفكر الاسلامى بروح التجرد أو الرغبة في فهم الاسلام لاعتناقه إلاكان الحق وإنما عمدوا إلى دراسته بعقائد مسبقه وفكره مسبقة ، ومن خلال هوى النفس والتعصب والاستغلاء المنصرى فكانت احكامهم بعيده عن الحق والسلام والعلم وقد صور ذلك فيليب حتى حينقال (لقد اقبل الأوربي كقاعدة على دراسة الاسلام أما لتنصير المسلمين أو لخدمه المصالح الاستعاريه وكان لتعصبه الغربيين القومي وحاستهم الدينية وجهلهم المطبق اثرة الفمال أيضاً وكان استمرار تداول الاساطير الغربية عن النبي وعداء النصارى لديانه توسعية مناقسة وما خلفته الحروب الصليبية من ذكريات مريرة كل ذلك حال دون قيام دراسة موضوعية متحررة للاسلام ،

ولقد احتوت التلودية الصهيونية المكر الغربى فى مطالع الغرن التاسع عشر لمحاولة السيطرة عليه و توجهه وجهتها ، ثم فرض هذا النفوذ على الفكر البشرى كلة وعلى الفكر الاسلامي خاصة فكان أن طرح فى افق فكرنا الاسلامي الصافى الناصع نظريات مظلمه فقد حطم داورن حقيقة ان الانسان سيد الحكون والحليقة وحطم ماركس مفهوم المعنويات وصير الانسان هو خاضعاً لمعدته وحطم فرويد مفهوم العفة والعرض ، وصور الانسان مصورة الحيوان ، أمانيقشه فقددعا إلى قتـل الماجز أو تركه يموت دون العمل على شفائه وإيادة الضعفاء .

واطلقت كتابات هافلوك اليس الجنس والبغاء وكان ابطال (سنوفكي شواذ ومرضى ومرضى فرويد من الشواذ والجانين، وروج سلامة موسى وطه حسين وغيرهم لهذه المفاهم.

وكان من أخطر من ذلك كله نظرية ديوى فى التربية التى تقول افعل ماتشاء والتى تطلق حريه الابناء فى التصرف دون توجيه أو رعاية من الاباء وهو انجاه فاسد كشف الغرب أخيراً آثـارة السودا. وانحرفت بهالحصارة ، ودمرت المجتمعات والاسر .

ومع الاسف فان العالم الاسلامي بعد أن تحرر من احتلال الغرب العسكرى والسياسي تبين له إنه سقط تحت سيطرة فكره ومفاهيمة ليأخذ من الغرب اسلوبه ومنهجه إبيها كان لملدف أن يستكشف جوهو فكره ( هذا الانسان الغربي الضال من افلاطون إلى ماركس ) ولقد بذل المسلمون جهدا صخا في سبيل انهاء السيطرة الغربية والحصول على الحربة السياسية ولكن تبين لهم أن المخطر الحقيقي مازال موحودا في معاهد التعليم وفي التنظيم الافتصادى ومفاسد العلمانية وشبهات الوجودية وسموم الماسونيه.

ويرى كثير من المصلحين الاجماعيين المسلمين أن الذى حاول الاستعمار اسقاطه من النفس الاسلامية هو دور الاسلام كمقيدة وتربيه حيث لم يكن أبداً فى يوم من الآيام راضيا بالذل لامعانه للخضوع ولامعينا على العبودية . وقد ربى الاسلام معتنقيه على الاعتزاز بكرامتهكم ووباهم على الايمان بانهم خلقوا ليقتعدوا مكانهم تحت الشمس فلا يكولوا عبيدا ولا اذلة ، ولذاك فلم يكن الاسلام حليف الطفيان ولاحليف الظلم .

وفى العصر الحديث قان الاسلام هو الذى استطاع أن يحرر العرب والمسلمين من رق دول الاستعمار ذات العدة والعدد، رغم انهم لم يكن لهم سند ولا مورد وإن قوتهم الاساسية الى واجهوا بها الاستعمار هى قرة الروح والفكر والعقيده

ولقد كان عليهم أن يتبموا الخطوه الثانية فان الاسلام الذي حررهم قادر على أن يدفعهم إلى أفامة دولتهم ومجتمهم وأن يكون عامل تقدم بعد أن كان عامل تحرر .

## ( Till )

## من اليقطة إلى النهضه

لقد آن للمقلية الإسلامية في مطالع القرن الحامس عشر الهجرى ـــ بعد أن حققت في القرن الماضيخطوة واسعة نحوالكشف عن محاولة تغريب العالم الإسلامي النحرر من أشياء كثيرة:

أولا: النحرير من استمباد الثقافات الوافدة (غربية وشرقية ) .

ثانياً : تصحيح مادسته الشعوبية في تاريخ العرب والإسلام من معوم .

ثالثاً : تصحيح مفاهيم الاخـلاق وخاصة فيما يتعلق بعفاف المرأة والبكارة والمرض وقوامه الرجل.

رابعاً: الكشف عن تلك الملافة الواضحة بين الفلسفة الماسونية والايدلوجية الصهيونية الناسودية المثبثة في مدارس علم النفس والعلوم الاجتماعية والشيوعية الماركسية الاشتراكية التي تتلون بلون الحرباء لتخدع المسلمين وهي كلها شيء واحد مشتق من الفكر التلمودي.

خامساً : ذلك المخطط المنسق بين الفرب المسيحى والشيوعية والصهيونية صد الاسلام والمسلمون اليوم لا يأخذون نظها أو مناهج فمندهم خير النظم وأعظم المناهج ولمكنهم يأخذون تنظيات مستحدثة جربها غيرهم ليضعوا فيها فمرهم وعقيدتهم ويأخذون العلوم التجريبية ليضعوها داخل إطار لغتهم ودينهم .

أما النظم الفائمة ـ عافيها من مادية ووثنية وإنشطارية فهى قاصرة على المادة دون الروح قلا يقبلها المسلمون لانها أقل مما عندهم فى منهجهم الجامع بين الروح والمادة والعقل والقلب والدنيا والآخرة .

والمسلمون يؤمنون بأن الله هو الحالق وهو الصانع وأن كل حركة الانسان يجب أن المكون خالصة لوجهه وفي سبيـــل بناء المجتمع الرباني الذي دعا إليه الدين الحق .

ويؤمن المسلمون بأن قوانين الله تبارك وتعالى لا يمكن تغيرها فهى ليست ناتجة عن ظروف المناخ الذى تعيش فيه الامة ولا هى ناتجة عن البيئة الاقتصادية ووسائل الانتاج وهى لا تختلف من زمن إلى زمن ، ومن مكان الى مكان وأن هذا الطابح الربانى المصدر الانسانى الوجهة القوانين الحاقية يرجع الى أن طبيعة الانسانالى لا تتغير فالحوافز لانسانية لم تزل نفسها اليوم كا كانت منذ فجر الحضارة الانسانية والغرائر الى هى محور عمل الانسان لم تزل بافية كا هى ، وهدا دل كا يقول العلماء على تغاير طبيعة الانسان ثابتة لا تتغير .

وبؤمن المسلمون بأن هناك قوانين معينة ترتقى بمقتضاها الآمم وتنهار . ( ولن نجد لسنة الله تبديلا وان تجد لسنة الله تحويلا )

ولم يترك شيء لصدفة و, مشيئة عيياء ، أن الاممالي ترتفع فتبلغ أوج النقدم والرفاء الافتصادى انما ترتفع بعد أن تنمى في أنفسها صفات خاصة ، كما يقول الباحث الذي نقلنا منه هذا النص بينها الاخرى التي زحزحت ، عن بجال الوجود المؤثر انما أصابت هذا الحظ لآن فيها مواضع ضاف نخرت بنيان مجتمعها وقوى الحياة فيه وأن الندهور يحىء نتيجة فعاد بطيء وانحطاط لايشهر بهما المرء وهما ينخران في كل جوانب الامة .

ويؤمن المسلمون بأن لكل أمة , عقيدة ، تتحرك فى , اطار ، يكون بمثابة المثل الأعلى لها ومى التى تقودها الى طريق النهضة ، وتتحمل فى سبياها مختلف التحديات ، هذه العقيدة هى القوة الجحركة والمفجرة للطاقات التيغيرت دائماً حياة الانسان وحياة الامم، أن الإيمان الذى يهلا الفلب ازاء هذا المثل الاعلى هو المذى يواد الطاقة القادرة على حمل أواء الدعوة والاستشهاد فى سبيلها .

وأن الامم التي من صفاتها الخور والهلع والطيش يصيبها الاندحار والامم التي تتقدم هي التي تواجه الحطوات بحسم وتحرز الانتصارات .

وأن من أبرز أسباب انحلال نظام العالم الجديد هو فقدان العدل والقسط و ويؤمن المسلم أن العلم مهما وصل الى أكثر بما وصل اليه فإنه لا يدخل ف القلب اليقين ولا يملاً النفس بالسكينة ولا يقدم المجتمع روح الاعان ولسكن

الدين الحق وحده هو الذي يعهم الطافات الى سخرها العقل المنطلق بنعمة الله عن أن تستخدم في الندمير والإرماب و لاستعباد والاستعلاء والافساد .

فقد أنشأ العقل المسارح والفنون والتصوير ، ولسكن الدين هو الذي يعصم هذه الوسائل من ترويج الرزائل .

أن أهم نكبة أصابت المسلمين فى العصر الحاضر هو شعورهم بالنقص واعتقادهم أن طريق النقدم هى طريق التقليد الآعمى لما أتى به الغرب المسيحى من أراء ونظريات فبعض الكتاب المسلمين حلوا لواء المادية الغربية ودعوا الى أعتناقها بكل حرارة واعتقدوا أن وصفهم بالتقدمية يتطلب منهم حتما أن يقولوا بمفاهيم المادية وفى هذا الننكر لحقيقة الاسلام الذى لايثبت الفدم الا لحالق الدكون وحده والذى بؤكد أن الكون وما فيه أمور محدثة اقتضت المحادما حكمة صانع عليم وأن هناك تعالم آلهة لابد من التقيد بها والخضوع لها والاحتكام اليها .

واقد بارت تجاه هؤلاء وانكفئت قدورهم وتكشف زيفهم و تحطمت مراكبهم ولم تعد هناك الاحقيقة واحدة هي أن الإسلام هو القوة الوحيدة الى تستطيع أن تنشىء هذه الآمة مرة أخرى على النحو الذي صنعتها من قبل وأنه هو المصدر الوحيد لإنقاذ هذه الآمة أبان الآزمة ، فيجمع القلوب حين تهددها الفرقة ويعيد اليها الوحدة حين يهددها الزوال .

ولما كان الغربي يعرف هذا فإنه كان حريصاً على أن يفسد جوهر هذا الدين وأن يحرفه ويزيف حقائقه بما ساقه المستشرقون وأتباعهم الغربيون من شبهات أو على حد تعبير أحد المكتاب حين يرى أن النفوذ الا جنبي كان يطمع في نزع فتيل الدين من أرض الاسلام ليحول الا رض إلى قطعة من الحديد الحردة لافعل لها ولا أثر ، وحتى يصبح المسلم أحنبياً في أرض بلا هوية ولا بطاقة وذلك نسف للوحدة الاسلامية من جذورها وخلع للمسلم من نسبه وأنتائه وتاريخه .

ولا ريب أن هذه الصحوة الاسلامية ذات أصالة فقد قامت على أساس صحيح واضح عميق مند أن بدأت حركة التوحيد التي قادما الامام محمد بن الوهاب ثم توالت معالم اليقظة على أيدى المصلحين الذين ظهروا متواليين سواء عن طريق

الدعوة ذات الطابع الديني كالسنوسية والمهدية أوعنطريق مقاومة النفوذ الاجنى كما عرف عن حركة أحمد بن عرفان في الهنسسد أو عرابي أو الشيخ شامل أو عبد القادر الجزائري أو عبد الكريم الخطابي أو عن طريق الاصلاح الاجتماعي الذي قاده جمال الدين الافعاني ومحمد عبده وعشرات من قادة اليفظة في المغرب والمشرق ، 1م تبلورت الفكرة الاسلامية بعد سقوط الحلافة الاسلامية في صورة واضحة مي الدعوة إلى عودة الشريعة الاسلامية إلى التطبيق في "بلاد الاسلامية أخذت الصحوة الاسلامية تأخذ بجالها في بناء هذا المد الاسلاىالذي وضحبعد هزيمة فلسطين وسقوط القدس في أيدى الصهيونية وتبين فساد المنهج أأخرى الذي نقـــ المسلمون وحالوا تطبيقــه في بلادهم في ظل موجة عاصفة من التغريب والغزو الفكرى بهدف القضاء على الوجه الاسلامي للمسلمين وأذابتهم في بوتقه الفكر العالمي الايمي ، وتراوحت الاهواء بين مناهج الرأسمالية الغربية والماركسية الشيرعيـة ثم خرج المسلمون من كل ذلك بتقـدير واضح هـو أنه لا سبيل إلى نهضة المسلمين وخروجهم من التخلف أوتحررهم من النفوذ الاجنى سياسيا وفعكرياً إلا بالمعوده إلى الاسلام، والتماس مناهجة، ومقدراته بالتطبيق في الجتمع الاسلامي .

ولقد كانت هذه الصحوه الاسلامية ضربة شديده للتغريب والغزو الثقافي غير أن المؤامرة التغريبية لم تتوقف ولسكنها حاولت أن تدخل في نطاقي الحركة بالتزييف والادعاء حتى يمكنها أن تفسدها من الداخل وصب سمها في طرائقها وجرت هذه المحاولة بالدعوه إلى التأويل واستخراج الرخص بهدف الحيلولة دون وصول المجتمع الاسلامي إلى الصوره الحقيقية للاصالة الفائمه على الغرآئم ونحن نعلم أن أى نهضة لا نقوم على العزائم وعلى الاصالة وعلى التطبيق المكامل لمفهوم الاسلام فإن ذلك من شأنه أن يفتح تغرات بمكن أن ينفث منها النغريب والغزو الثقافي سمومه ويحول دون باوغ هذه الآمة مكانتها الحقة التي تؤهلها لتبليغ كلمة الله تبارك وتعالى إلى العالمين بعد أن تقيم المجتمع الاسلامي الصحيح .

## •ن طريق البشرية إلى طريق الله :

إن كل العلاقات والدلائل توحى بأن دورة جديدة توشك أن تبدأ لتأخذ مدارها تحت الشمس لحضارة اسلامية من المتوقع أن تمكون هذه المنطقة هي التي تحمل فيها الآمانه مرة آخرى ، القداستعاد الإسلام من جهة العمق مافقده من جهة الامتداد ، قال السيد بن رجال الجزآئرى في رد على سؤال عن مستقيل الإسلام في أفريقيا الشمالية : كونى على ثقة يافرنسا بأن الاسلام سينبعث من تحت أفواه (مدافع المسيحية).

وإذا كان النفوذ الفرنسي والاستعمار قد إستطاع بالحرب العالميـــة الأولى القضاء على الحلافة الاسلامية وتمزيق وحدة العالم الاسلامي واستطاع بالحرب للمالمبة الثانبة إقامة اسرائيل والقضاء علىوحدة البلاد للعربية بعد أنأزاح النفوذ الاحنبي قادة اليقظة الاسلامية وقدم رجاله فان الامر اليوم جـــد مختلف وأن صبحة العودة الاسلام لم تعسد تنكسر مسيرتها ولابد أن تحقق هدفها وهمو هدف كريم سمح لايضاد أحداً ولايقاوم أحداً ولكنه يرمى إلى أن يحقق للامة الاسلامية وجودها القائم على الاخاء الانسان والعدل والرحمة والتوحيـــد وقـد ثبت اليوم أن التجربة الغربية والتجربة الشيوءيــــة مرفوضتان في أفق المجتمع الإسلامي وأن التجربتين كانتــا لمجتمع يختلف عن مجتمعنا وأن الماركسية ماهي الاجزء من نظام الغرب الرأسمالي ورد فعل لواقع الرأسمالية الغربية التي عجزت عن إقامة مجتمع سليم ولاريب أن الرأسمالية والمآركسية كلاهما من منبع واحد بسيطرة مفهوم الرباعلي الاقتصاد العالمي، ويتطبق التفسير المسادي للتاريخ في كليهما ومن ثم فان المجتمع الاسلامى الذى يقوم على تفسير جامع يربط بين المادة والروح من ناحية ويرفض الربا رفضاً كاياً ، هذا المجتمع لا يستطبع أن يهتدى بهدى الفكر الغربي ولا أن يا خذ نظام العيش الغربي لان له منهجه الحالص ولامر آخر حو أن الحضارة الغربية اليوم تمر بمرحلة الأزمة والمزيمة والانهيار ونحن نعرف أن الحضارة الفربية حيز وصلت إلى القدة في العطاء المادى قصرت في بحال الوجدان والمعنويات وتضائلت وعجزت عن فهم صطاء الله البصرية من قسدرة في بحال العلم وأنها وجهت كل ما أعطاها الله إلى تدمير الإنسان، سواء في مجال الاجتماع بالاباحيات والتحلل أو في بحال الدلاقات الخارجية بالفرة والقنائل الهيدروجينية ولقد شكلت الحضارة الفربية بهذا تحدياً لدين الله وحدوده وضواطه يخروجا على شرعته حين أعطى الانسان الفرقي لنفسه حق النشريع و وتحويل أهوائه ومطامعة إلى شريعة فاسدة وتنكره الوجه الربانية التي حددها الحق تبارك وتعالى للمجتمعات.

واقد صدر الغربيون مفاهيمهم الفاسدة إلى العالم كله فكان حقاً على الاسلام ان يقف في وجه هدفه الموجه الطاغية وأن يكشف زيفها فان سيطرة اليهوديه التلمودية بالرباعلي هذه الحضارة قد صنع مجتمع الاستهلاك الذي يقوم على استهلاك كل المواد الحام التي جادبها الحق تبارك وتعالى على الانسانية في بجال الترف والفساد والازياء وسموم الحتور والمخدرات والرقص والسينما، فهم يريدون بيع بعثائمهم ولما كان الدين الحق والاحلاق تقوم عقبة في سبيل ذاك فهم يعملون على هدمم الاخلاق، ولما كان الربا هو الاساس فلا بد من القضاء على كدل الفضائل حتى تغتقل البصرية كلما إلى الترف بسلاسل من حديد تمزق المجتمعات وتفسد الاسرة وتحطم الوجود الاجتماعي المسكين وذلك باقامة بجتمعات المهو والضخب والفساد وكلا النظامين الرأسمالي والماركسي يؤمن بهذا ويعمل له

ونحن نعرف أن تجربة النرف والرفاهية في بجتمعات الغرب قد أدت إلى الانحلال وأن أعلى البــلاد في النرف والثراء رالغني هي أغلاها نسبة في النمزق والانتحار والغربة والادمان ، سواء عن طريق الانسحاب من الحياة بالادمان على المويقات أو الانتحار ، فالمجتمع المتحضر حين يفقد الدين والأخلاق ومفهوم مسئولية الانسان للصحيح والتزامه الآخلاقي فانه يتجه إلى الغروب والتسدمير ليفسح المجال لتجربة أخرى وقدشهدت ذلك حضارات الرومان واليونان وفارس وغيرها هذا المصير المختوم .

ف كيف نفكر المسلمون في أن يأخذوا من هده الحضارة المدمرة ، وكيف يقترض الرجل الذي يملك كسنوز المعرفة والثقافة ، وكيف يفكر المسلمون أن يأخذوا ، تجربة ، لم تنجح في بلادها والم تحقق الخير لاهلما وهم الذي يملكون أصفى المناهل، وأكل المساهج: دين شامل جامع متجاوز لمكل الفلسفات الاساسية التي ابتكرتها العقول البشرية قبله وبعده ، ولمكل الاديان السابقة التي احتواها الفسكر الوثني والمادي ومازال الاسلام بعد أربعة عشر قرناً قوى بمبادئه حفاق الفسر كالفجر مشرق كالضياء الباهر ، أصيل بعطائه ، صالح بوجدود ، يحقق النصر والعزة لمكل القلوب المؤمنة به وهوالذي بحمل منهج ، الفرج بعد الشدة ، فيكسب أصحابه أيماناً وتفاؤلا وإشراقاً بينما تعطى المناهج الوافدة تلك الصورة القاتمة من النشاؤم والقلق والجفاف الروحي .

وعلى المسمين الجذر من الوقوع في يراثن ما يسمى والتالميح للاسلام وبدعوى الانفتاح وعلى كل ما ينقل أو يترجم أن ينصهر فى بوتقه الاسلام واللغة المربيدة ، وأن يكشف عن وجهة نظر الاسلام فيه ، وأن تقدم دائماً فى كل مجال وجهة نظر الاسلام وأنه لمن أخطر الامور أن نرسل أبنائنا إلى أوربا وأمريكا دون حصائة قوية من فهم عيق المعقيدة الاسلامية وأخطر من ذلك أن نرسلهم ليتعلموا اللغة المربية والاسلام فى السربون وهارفارد وبرستون التى يتمركز فيها المستشرفون والمبشرين اليهود المتخفون وراء الارواب السوداء .

أن الوفا من الطلبة المسلمن يذهبون كل عام إلى مماهد أوروبا ، ثم لا يعودون الا نحصوما للاسلام والبلاد ، ذلك لا ننا لم تحذرهم قبل سفرهم من الخطر الذى ينتظرهم أو الاخطار التى تتخطفهم بمجرد وصولهم إلى تلك البلاد ، كذلك لابد من القضاء على الثنائية في الفيكر الاسلامي ، هناك ثنائية اللغة الفصحي والعامية ، وثنائية التشريع الاسلامي والقانون الوصني وهناك ثنائية التعليم الاسلامي الديني والتعليم العربي ، كل هذا من شأنه أن يحول دون تتحقيق وحسدة الفيكر التي على أساس الوحدة الاسلامية الجامعة ، ومن خلال هذه المحاولات تثار الشكوك

والمسلمون جميعاً في أتحاء الأرض ايست لهم جامعة إلا « لا إله إلا الله » فلماذا تستمعون إلى تلك الأصوات المسمومة التي تقول لأمل الشام أنتم فينيقيون والمصرين أنتم فراعنة ، والمفرس انتم اكاسرة ، والدّراك أنتم طورانيون ، لقد قضى الاسلام على تلك النعرات كلها وإقام ما أسماه علماء التاريح وانقطاعاً ، حمناريا بينه وبين هذا التاريخ الجاهلي القديم وفي خلال أربع عشر قرنا تشكل فسكر إسلامي أصيل لاسبيل إلى الخروج من دائرته وما تزال اللغة العربية هي لغة الفدير والعقيدة لالف عليون مسلم .

ولقد كشفت حركة اليقطة الانسلامية زيف منهج الافتصاد الغربى وزيف القانون الوضعى وفساد منهج التعليم الوضعى وآن للعالم الاسلامى أن يعود إلى الأصالة ، إلى الفطرة ، إلى الإسلام فان كل المسلمات التى حاول الفكر الغرب (بصقيه) الوثنى والمادى خلال أكثر من قرنين والتى نقلها إلى أفق العالم الاسلامى قد تحطمت وأنهارت ، يقول علماء الاصول أن الانسان محكوم بأن يسلم نفسه لمجه من الجهات فنهم من يسم نفسه للعقل ومنهم من يسلم نفسه للطبيعة ومنهم من يسلم نفسه للطبيعة ومنهم من يسلم نفسه للمادة أو للبشرية أو لذاته (الوجوديه) .

وخير ذلك جميعا من يسلم نفسه لله تبارك وتعالى

ومن يسلم وجهه إلى الله وهو محسن فقد استمسك بالعروة الوعمقى

أن محاولة علاج مشكلات العالم الاسلامي بعيدا عن الاسلام فقد غداً أمراً ميتوسامنة، أن الحقيقة الاسلامية على الستوى الشعبي اصبحت أمرا واقماً ولم يعد هناك مجال لانركاره وأن انهيار العالم الاسلامي الذي ظل متواصلا على صعيد الاوضاع السياسية والاقتصادية المحبرة عن محاكاة الغرب قد بلغ منتهاه في السقوط في نسكسة ١٩٩٧ وأن ساعة انطلاق الحضارة الاسلامية قد حانت وسط عالم منهار. أننا نطلب تأصيل الفنرن والآداب والعم و تاصيل المقامم الاجتماعية والسياسية والافتصادية ليبرز الاتجاه الاسلامي واضحاً . وتتحرر الشخصية الاسلامية من النبعية بكل صورها والوآنه .

## تجربة القرن الرابع عشر الهجرى

( تطبيق الشريعة الاسلامية وتبليغ دعوة الله إلى العالمين )

سوف يسجل التاريخ في انصع صفحاته هذا الفجر المبارك لغصر جديد هن ازهى عصور الاسلام يتوازى مع العام الحامس عشر من الدعوة الاسلامية ، عام موقعه بدرالكبرى التي فصلت من الحقوالباطل وليسهذا القول من قبيل الآمانى والاحلام ولكنه سيكون كذلك باذن الله باستقراء الوقا تعوالاحداث ، فاذا كان القرن الرابع عشر هوقرن الحكفاح والفضال والمقاومة لقوى النفوذ الاجني التي زحفت على العالم الاسلامى فإن القرن الحامس عشر سيكون بعون المتورن أرساء المجتمع الاسلامى على قواءد الشريعة الاسلامية وتبليغ دعوة الله تعالى إلى العالمين وما بين ايدينا اليوم من ارها صات وعلامات ونذر كلها توحى بصدق مانذهب اليه ولنقلب صفحات التاريخ .

افتتح القرن الرابع عشر باحثلال انجائرا لمصر ثم السودان وتونس وعدن والحنايج العربي ثم المغرب والعراق وسوريا وكانت الجزائز قد احتلت قبل ذلك وكان الاستمار يطمع في استدامة السيطرة على هذه البلاد ولكنهاهبت في سببل المدفاع عن كيانها وقاتلت بالاجساد المتراصة حين عز عليها السلاح ، واوقع بينها الاستعار بدعوات والاقليمية والقومية الضيقة ليصرفها عن الوحدة الاسلامية وعن نظامها الاسلامي حين فرض عليها القانون الوضعي والاقتصاد الربوى وأسلوب الميش الفربي والعلمانية في التعليم والمادية في المفكر والاباحية في المجتمع . فاين نحن من ذلك الآن ، لقد زال النفوذ الاستماري وان بقي نفوذ المغربيب والعزو الثقافي بتترنح تحت ضربات الدعاة إلى الله من أصحاب الكلمة المضيئة والاقلام المؤمنة وقد تكشف لكل ذي لب أن هذه المؤامرة النغريبيه

التى تستهدف فرض أسلوب وافد على المجتمع الاسلامى والفكر الاسلامى لن يتحقق لها النجاح ابدا فقد رفض الجسم الاسلامى العضو الغريب، رفض كل الايدلوحيات الوافدة واصبح على أبواب القرن الخسامس عشر مؤمنا باصالته وعقيدته وميراثه وتاريخه وافته ومصما على أن يسلك هذا الطربق الذى يحنظ له فاتيته من أن تنصهر في بوتقة الاعمية أو الذاهب المسالية وقد تبين له بعد تجربة هذا القرن الطربق الوحيد هو صراط اقه المستقم ومنهج الله الجامع:

﴿ وَأَنْ هَذَا صَرَاطَى مُسْتَقِّيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَاتِبِعُوا السَّبِلُّ فَتَفْرَقَ بَكُمْ عَنْ سَبِيلًه ﴾

وحيثها يولى المسلم وجهه يج.د من علامات توحى بانه يسير نحـــو الغـا بة بخطى ثايتة :

أولا: فني مجال الفكر نجد أن الساحة قد اتسعت أمام العمل لاثارة كبوز العلم الى خلفها علماء الاسلام في العلوم الدينية والعربية والعقاية ، فحققت عشرات من كتب النراث الاسلامي الاصيل التي تمثل مفهوم الاسلام الاصل.

وظهرت أقلام اسلامية بارعة عرضت الفكر الاسلامي عرضا كريما وفق مفهرم الاسلام الجامع بوصفه منهج حياة ونظام مجتمع .

كا ظهرت نفاسير جديدة للقرآن الكريم ودراسات لسيرة رسول الله على الله المسلم الله السلام فى مختلف مجالات الجهاد والفكر وبناء الآمم ولم يدكن هذا كله موجودا قبل أول القرن الرابع عشر.

ثانيا: كدلك فقد ظهرت صحف اسلامية عديدة في عواصم البلاد العربية فما تخلو حاضرة عربية من صحيفة وكان أخرها مجلة الآمة التي صدرت في ملحكة قطر، وفي المغرب نجد دعرة الحق والإيمان وفي الجزائر نجد الرسالة وفي تونس الهداية وجوهر الاسلام وفي المملكة السعودية الرابطة والتضامن وفي الامارات منار الاسلام. وفي الدكريت الوعى الاسلامي

وفى معمر : الازهر ومنهر الإسلام وللتصوف والدعوة والاعتصام والمختار الاسلامي هذا بالنسبة للبدلاد العربية وفى المواصم الاسلامية صحف أخرى فى أندونيسيا وإيران وتركيا وباكستان والهند . (راجع كتابنا تاريخ الصحافه الإسلامية ) .

ثالثـا: وهناك ظاهرة بناء بيوت الله وهى ظاهرة ضحمة حافلة بالمبرة، حيث قام أهل الخير بمجهودهم الذانى ببنـاء عديد من المسـاجد فاق ما تقوم عليه وزارات الاوقاف باضماف كثيرة.

وهذه الظاهرة واضحةالدلالة في كل اجزاء العالم الاسلامي .

رابه أ : وهناك ظاهرة الجاليات المسلمة المبشوئة الآن فى مختلف اجزاء قارات أوربا والامريكنين واستراليا وهى واضحة على نحو باهر فى المانيسا وفرقسا وابحلترا فقد عاد الاسلام سلما وبقوة فى هذه المناطق النى طاردته من قبل وما من قطر أو دولة إلا وللاسلام فيها مسجد ومأذنة ورجل ينادى الله اكبر وفى أمربكا يقول الدكتور محدد عبد الرؤف (أبه لا تطلع للشمس الاعلى مسلم جديد) وفى الفاتيكان تقوم الماذنة عالية وفى بروكسل تمترف الحكومة للمسلمين بوجردهم ومجتمعهم ومدرستهم الحاصة التى تحفظ لابنائهم دينهم وعقدتهم.

خامسا: ومن الظواهر الواضحة ظاهرة محطات اذاعة القران الكريم التي اصبحت تبث كتاب الله في اجواء العالم، في مصر وفي مكة، وفي اكستان وغيرهما، ومنها المصارف الاسلامية من غير فوائد التي حققت نجاحاً باهراً. وهناك لجان الوكاة وجمعيات تحفيظ القران الكريم ودور ذئر المكتاب الاسلام.

سادساً : واقد عاد الغرب فخفف من غلوائه ، وعتوه ،واعترف بعدثلا مائة سنة بفضل المسلمين على الحضارة الغربية وكان من قبل ينكر هذا الفضل ، وظهرت و لفات تكشف عن هذا الدور الخطير الذي قام به المسلمون في بناء الحضارة العالمية وبهضة العالم الغربي كله .

فىكمى تىب درا بر ، وجوستاف لو بون، وسار طون ، و بر ناز دشو ، و سجريد هو نكه كتبت تحت عنوان رائى ع حيث قالت (شمس الله تشرق على الغرب ) .

شهد هؤلاء وغيرهم بالدور الذى قام به الاسلام حين قدم البشرية ، المنهج العلمى فى البحث ومنهج المعرفة ذى الجناحين (عقل وقلب وروح ومادة ودين وعلم ودنيا وأخرى ) وقدم المبشر بة المنهج التجريبى فى مجال العلم وقدم البشرية أيضا سنن الله فى الكون وقاموس قيام الحضارات وسقوطها وكيف أنشأ المسلمين علم الاجتماع وعلم التاريخ وكيف عرف المسلمون منذ وقت باكر القربح ومارسوه ، وأجرى أبو القاسم الزهراوى عمليات جراحة المنخ وعرف المخدر الذى يسبق الجراحة وكانوا يسمونه ( المرقد ) وأوقف النزيف الدموى وسحق الحصاة فى المثانة . وعرف ابن الهيشم انكسار الضوء فى الجو وهو أول من قرر أن الرقية تتم ليس بواسطة شعاع تطلقه العين فى اتجاه الجسم المنظور بل بواسطة أشمة تطلقها الآجسام المضيئة الى المين التي الجسم المنطقة بين في الما بواسطة جسمها الشفاف وعرف القزويني النقط وأنشأ الخوارزمى علم الجبر والبيرونى صناع نظرية دوران الآرض حول محورها وحول الشمس وقال عنه ( شخاو ) أنه أعظم عقلية عرفها الناريخ .

سابعاً: وشهد علماء الفرب اليـوم بأن ابن خلدون سبق سميث وهيجل في وضع علمى الاجتماع والافتصاد السياسي وأن المعرى سبق دانتي في تصوير الجنة والنار وأن ابن مسكويه سبق دارون في نظريتي أصل الانواع والتطور وأن الطرطوشي سبق مكافيلي في الـكتابة عنسياسة الملوك وأخلاق الامراء وأن على بن أحمد الآمدى قد سبق بريل في طريقة كتابة المكفوفين.

وان الاسلام هو الذي أهدى أوربا المنهج التجريبي في الاندلس بل وأكثر من ذلك أن الاسلام بشهادة عظها الغرب هو الذي أخرج أوربا من الأديرة والرهبانية ودنمها إلى بناء الحضارة والعلم بمفاتيح المسلمين التي قدمها إلمنهج الاسلامى للعالمين ولم يبخل بها أو يحبهاكما يفعل الفرب اليوم بتجارب العلوم والتكنولوجيا ويتنصرها على أهله .

ثامناً: وظاهرة أخرى من إرهاصات القرن الحامس عشر هي تلك المؤتمرات المتعددة التي عقدها علماء القانون في الفربواعترفوا فيها بفضل الشريعة الإسلامية وعظمتها منذ دوت صيخة عميد كايه الحقوق في أثينا ١٩٣٥ بأن البشرية لتفخر بانتساب رجل مثل محمد عليه الحقوق المتطاع برغم أميته أن يأفي العالم بتشريع سنكون نحن الغربيين أسعد ما تحكون لو وصلنا إلى قمته بعد أاني سنة وفي مؤتمر المقانون الدولى في لاهاى ١٩٢٧ قرر رجال القانون العالميين اعتبار الشريعة الإسلامية مصدراً من أهم مصادر النشريع العام وأعلنوا أنها شريعة حية صالحة للتطور وأنها قائمة بذاتها وليست مأخوذة من غيرها . وفي مؤتمر باريس ١٩٥١ قال نقيب الحامين : لقد ثبت مجلاء أن العقه الإسلامي يقوم على مبادىء ذات فيمة أكيدة لا مرية في نفعها وأن اختلاف المذاهب الفقهية ينطوى على ثروة فيمة أكيدة لا مرية في نفعها وأن اختلاف المذاهب الفقهية ينطوى على ثروة ضخمة وبحموعة من الأصول تقيح لحذا الفقه أن يستجيب بمرونته لجميع مطالب طخياة الحديثة وقد كشف عشرات الأبحاث العالمية عن جو انب كثيرة من الشريعة الحياة الحديثة وقد كشف عشرات الأبحاث العالمية عن جو انب كثيرة من الشريعة الإسلامية له المنه نصبة لقوانينها :

(أولا) تبين من مبدأ حرية التماقد وهبدأ تقرير قيمة الشهادات وعدم تجزئة الإفرار ونسخ عقود الديون المضره ومبدأ تغير الاحكام بتغير الزمان والامكنة والاحوال: هذه القوانين الجديدة الني عرفها الغرب في السنوات المائة الاخيرة تبين أنها مما استمد من دراسات الإمام ابن القيم التي كتبها قبل خمسهائة سنة.

( ثانياً ) ما كشفه عمر لعانى فى دراسته عن حرمة المنازل التى استمدما من القرآن الـكريم . يا أبها الذين آمنوا لا تدخلوا بيوتاً غير بيوتكم ) الآية .

وكان الفرنسيون قد استخدموا هذا النشريع الإسلاى قانون حرمة المساكن فقال المسيو قرنان راجين: يكاد يكون الاعتقاد السائد في فرنسا أن احترام

المسكن لا يضغل فى تقنين العالم الإسلامي إلا مكاماً قليلا فقد ثبت أن الشريعة الإسلامية تحرم مثل هذا الانتهاك تحريماً مطلقاً فقد ذكر همر لطنى أن القرآن مفسراً يحرم على كل شخص أن يدخل بيت الآخر بغير رضاه إلا فى أربع حالات (الاولى) إذا كان مرخصا له بالدخول فيه عادة (الثانية) إذا دعى إليه فإن الدعوة تساوى الإذن بالدخول (الثالثة) إذا دعى فى حالة حريق أو فيضان أو ارتكاب جناية (الرابعة) إذا كان البيت مفتوحاً للافراد كالحانوت والحام وكل من انتهك حرمة مسكن يستحق التحدير. والتعذير هو عقاب لكل جريمة ليس لها حد ، حده الاول التوبيخ والافصى القتل حسب جسامة الحريمة وحال المجرم ومع ذلك فان تحريم دخول المساكن من غير استثذان ليس قاصراً على المجرم ومع ذلك فان تحريم دخول المساكن من غير استثذان ليس قاصراً على الخريمة ومع ذلك فان تحريم دخول المساكن من غير استثذان ليس قاصراً على الخرود بل يقناول السلطة الحاكة .

(ثالثاً) تبين أن نظرية التعدف في استعال الحقوق التي عرفتها القوانين الحديثة قد أخذت من الإمام الشاطي الذي أثبت في تحليل وتفصيل دقيق أنه يجب منع الفعل المأذون به شرعاً إذا لم يقصد منه فاعله إلا الإضرار بالغير وفي هذا الموضوع قدم الدكتور محمد فتحي اطروحة الدكتوراه في فرنساعن مذهب الاعتساف في استمال الحق وقد علق العلامة كيهلر القانوني الآلماني على هذه الرسالة فقال : لقد كان العلماء الآلمان يتهيون عجباً على غيرهم في ابتكار نظرية الاعتساف والنشريع لها في القانون المدنى عام ١٧٨٧ م أما وقد ظهر بحث الدكتور فتحي وأقاض في شرح هذا المذهب عند رجال التشريع الاسلامي وأبان بأن رجال الفقه الاسلامي تكلموا طويلا في هذا ابتداء من القرن النامن الميلادي فإنه يجدر بالعلم القانوني الآلماني أن يترك بجد العمل بهذا المبدأ لآهله الذين عرفوه قبل أن يعرفه الآلمان بعشرة قرون وأهله هم حملة الشريعة الاسلامية .

واليوم وفى مطالع القرن الحامس عشر تكاد تكون الشريعة الاسلامية وتطبيقها هى القضية الأولى ، فقد دخلت إلى مراد الدستور فى عديد من البلاد العربية والاسلامية وعقدت اللجان القانونية فى مصر والكويت وأبو ظبى وعمان لتقنين الشريعة الاسلامية وما تزال نعمل وقد قطعت أشواطا طويلة فى صياغة القوانين الاسلامية للحدود والقانون المدنى والجنائى وستكون بإذن اقه موضع

التنفيذ بعد ذلك ويحىء بعد ذلك مطابقة القوانينالوضيعة المختلفة المطبقة فىالبلاد الاسلامية على أصول الشريعة تحقيقا القاعدة التي أفرت بأن الشريعةالاسلامية هي ألمصدر الرئيسي للتشريع وبذلك يقوم المجتمع الاسلامي الرباني المتحرر من الاخطار والتحديات التي تواجه الآن وتحول بينه وبين حل رسالة الاسلام إلى العالمين. وهي الرسالة الى تفرضها عقيدة الاسلام على كل مسلم: رسالة التبليغ إلى المجتمع العدى والغرب المدمر المتطلع إلى منهج أصيل يحرره من سموم الانحراف والتحلل والفساد الى يميشها الآن ولن يكون ذلك غير الاسلام وقد نشأت في الغرب نقطة الطلاق تقطلع إلى الشريعة الاسلامية بعد أن عجزت الايدلوجيات عن تحقيق إقامة المجتمع . الدى يرضي أشواق النفس الانسانية ويحقق لها التوافق والموازئة بين الروح والمادة والعقل والقلب والدنيا والآخرة وقد نما هذا الرافد على أبد أعلام منصفين عرفوا عظمة الاسلام وإنسانيتةورحمتة وعدالته وإيم نه بالاخاء البشرى وما يزال ينمو بالرغم من الحرب الشديدة التي توجه إليه من أصحابالفلسفة المادية والوثنيات ، وقدقطع أهلالفرب الامل في كل التفسيرات الدينية والأديان البشرية كالبوذية والغنوصية كما انكشف لنا فساد البهائية والقاديا لية والاحمدية والباطنية ولم يعد أمام الناس إلا أمل واحد هو الاسلام دين التوحيد الخالص الخاصة خاصة بعد أن كشف البحث العلمي عن بشرية مِمض الدعوات والـكتب التي ما زالت في أيدى الناس في الغرب.

بل إننا نستطيعان نقول وبكل ثقة أنه قد الدكسرت قبة الفكر المادى التي كانت شاخة و نكست را يات التغريب والغزو الثقافى في كل ميدان يتبين اليوم فساد تلك الغظريات التي هلل لها الشعو بيون والمنغر بون احفاد وغله الاستشراق الغرب والصهيونى والماركسي، تبين فساد الاصل الذي قامت عليه نظرية دارون ، و تبين الهيار قاعدة النظرية الماركسية و تحطمت قاعدة العلسفة المادية والتفسير المادى المنيار بخ و تبين أن نظرية فرويد مجموعة من الفروض وأن نظرية دروكايم مجموعة من الاضاليل وأن الوجودية فكرة مدمرة ، وقد تبين ذلك ايس بمراجعة هذه النظريات في ضوء الاسلام وقد تبين انهارها وفسادها ، وإنما بالنتائج التي حققها في المجتمع الغربي من غربة واضطراب و عزق و فساد وقلق وانهار وقد

استطاعت التلمودية اليهودية أن تحتوى المجتمعات الغربية وأن تدهرها وقد تبين من ذلك عدداً من الحقائن أهمها:

(أولا) أن الفسكر البصرى فبكر نافص وقاصر ومحسدود النظرة لآنه لا يستطيع استيماب أكثر من طروف مرحلة قصيرة في بيئة صغيرة ولذلك فإنه سرعان ما تركشف المتغيرات عن فشله ويد رع أهله في معالجته بالحذف والاضافة ، وهو كالبدر المريض لا يصلح الاستمال في بيئات أخرى ولذلك فقد تعلمنا أن الآمم ذات الاصالة والمجد الباذح والمنهج الرباني الجامع ليست في حاجة إلى أن تنقل أو تقتبس من فتات الآمم ، وعندها الكنز الواخر ، وأنها في كل ما يحتاج أن تنقله فإنما هو بمثابة مواد خام لها أن تشكلها في إطار فمكرها ومجتمعها على النحو الذي ترضاه والمسلمون لا ينقلون مناهج الآمم فهم ليسوا في حاجة إليها وإنما ينقلون الاساليب والوسائل المستحدثة وحدها ليصوغوا في حاجة إليها وإنما ينقلون الاساليب والوسائل المستحدثة وحدها ليصوغوا في حاجة إليها وإنما ينقلون الاساليب والوسائل المستحدثة وحدها ليصوغوا في داخلها ف كرهم وثقافتهم وعقيدتهم .

(ثافياً) أن للمسلمين ذا تيتهم الخاصة الى شكلها القرآن والسنة الشريفة خلال أربعة عشر قرفا فقد صنعهم الله على عينه ، وصبغهم بصبغة التوحيد الخالص (صبغة الله ومن أحسن من الله صبغه )وقد أوصاهم نبيهم أن يحتفظوا بهذه الذائية فيكونوا كالشامة في المناس، ولا يخضعوا أبداً لمحاولات أذا بتهم وصهرهم واستيعابه في بو تقة الاعمية والعالمية وذلك حتى يكونوا قادرين دوما على أداء رسالة الاسلام وتبليخ كلمة الله إلى العالمين ولقد عاش المسلمون حياتهم كلها في سبيل الدفاع عن هذه الذاتية واليوم تجرى المحاولات من القوى الغازية المقضاء على هذا المكيان المخالص ، والوحود الخالص فعلمهم أن يدفعوا عن أنفسهم ما استطاعوا .

( التا ) القد تبين تماما من وقائع التاريخ وأحداث الماض أنتهضة الاسلام النبعث من داخل المجتمع الاسلامي والآمة الاسلامية لا بفعل قوى أجنبية وأن الاسلام قادر على تصحيح مسار المسلمين إذا انحرف بهم الطريق ، وأنهم كلما ضعفت قبضتهم عن تنفيذ شريعة دينهم ضربهمالله بالآمم والغزو والاذلال حتى بعودوا ألى شريعد الله يطبقونها على أنفسهم وأسرهم ومجتمعاتهم ، عند الدير فع الله عنهم هذه الازمة .

(رابعاً) أن الحق نبارك وتعالى أعطى هذه الآمة فى مطالع القرن الحامس عشر ثلاث عوامل جديدة للنصر والتقدم والتمسكين فى الآرض وتحرير أنفسهم ومجتمعاتهم من أخطار الغزو المحيط بهم : تلك هى الثروة والطاقة والنفوق البشرى وجمل هذا حجة عليهم إذا قصروا فى بناءالمجتمع الربانى ودفع الغزاة عن أرضهم

(خامساً) أن المسلمين اليوم في حاجة إلى بناء الاجيال الجديدة التي تفتحت على كلمة الإسلام على الإيمان والاخلاق ومعرفة حق الله على العباد ولا ويب أن مذه الثروة الضخمة في حاجة إلى رعاية وحماية وتأصيل ولا يكون ذلك إلابالحكمة والموعظة الحسنة وبناء العقول بالئمافة وبناء القسلوب بالعبادة والارتفاع فوق المسائل الفرعية المفرقة والالتقاء حول القيم الاساسية المكرى الإسلام ولا بد من ثقافة واسعة في الفقه والعقائد والاخلاق ولابد من تعرف واسع على اللغة العربية والتاريخ وأبطال الإسلام وسيرة الوسول عليه ، ذلك المثل المكامل القائم أمام الاجبال كلها قدوة وأسوة ونموذجاً تطبيقياً للاسلام ومن حقه علينا وقد هدانا إلى التوحيد الحالص ان تلتمس طريقه ونتعرف سنته ونظبقها على أنفسنا وبيوتنا وعجتمعاتنا .

ويعد فلسوف يبلخ هـذا الدين مبلخ النجم من السياء فيدخل كل بيت حجر ومدر يعز عزيرا ويذل ذليلا كما قال الصادق المصدوق صلى الله عليه وسلم .

# دور الاسلام في القرن الخامين عشر

يتحدث المفكرون المسلمون اليوم عن وسالة الاسلام السياسية في القرن الحامس عشر وعن مستقبل الاسلام كقوة سياسية . وبالنظر إلى الاديان الثلااة نجد \_ على حد اذبر الدكتور حامد ربيع ـ إن اليهودية ايست معدة لان تودى وظيفة إيجابية . فالدين اليهودى دين قومي وايس دينا عالمياً ولذلك لايستطيع أن يؤدى وظيفه عالمية ثانيا هو دين جامد أى أنه لايتطور أما المسيجية ، فقد أتصفت بصفتين اساسيين : الأول أنه لم يكن لها نظام سياسي وليسَ لَمَا اصالة فيما يتعلق بالتنظيم ، بمعنى أنهاكانت في بدايتها دعوة اخلاقية لانقاليد لها بالنسبة للنظام السياس أو إنشاء الدولة ، وذلك بخلاف الا-لام ، وقد لجأت المسيحيه إلى , النموذج الروماني ، إلى أى نموذج الدولة الرومانية ومنها بنت نظامها السياسي والقانوني في البداية ولم تشمر بالتناقص بالرغم من أن النظام الروماتي لاديني ونظام وثني ملحد بطبيعتة وترتب على هذا وجود تناقض لم يبرز إلا بعد فترة معينة . اذن باختصار : المسيحية لها اصالة فكريه وليست لها اصالة نظامة ومن ناحية أخرى فقد ارتبطت المسيحية - لال الفرنين السابع عشر والناسع عشر بالتعصب المنصرى ، مما أضعفها إوظلت كذلك حتى القرن التاسع عشر لم تترك أبناءها بل حاولت أن تعيد تطويع نفسها المجتمع الحديد أو الحضارة الجديدة وبما ينفق مع الغة المصر وخرجت إلى المعممة السياسية وخلقت أدوات مستقله عنها فقد ظلت الكاثوليكه كنيسة وظاهرة دينبة مستقله ولكنها خلقت الاحزاب الكاثوليكة وايطاليا واسبانبا وبلدان أمريكا اللانينيه ، وأقامت نقابات كاتوليكية في جميع الحاء العالم، كما أقامت جميات كاثوليكيه تعلميه واجتماعيه وترتبط بها جمعيات النبشير ، كما اقامت الجامعات الكاثوليكية وفى العالم جامعات كاثوليكيه فى منتهى الخطورة، وقدلا نشعريها موفى الفاهره ثلاثة مراكز بحوث تعمل بأوامر المكنيسه المكاثوليكه وهى تختفى فى زى الوهبان وتقوم بدراسة الحضارة الاسلامية لحساب الفاتيكان، وتوجد مراكز البحوث الكاثوليكيه وأهمها فى بروكسل وروما وباريس وامريكا.

وفى داخل الفاتيكان يوجد جهاز متخصص فى توجيه العالم والفاتيكان عنده قدرة على ذلك وعنده ثروات لاحدود لها ، ولايستطيع اجد ان يتصورها ، ودون مبالغة أو تطرف ، فقد كان وصول جون كيندى إلى رئاسة أمريكا ووصول ديجول إلى الحبكم كان بناء على قرار من الفاتيكان وبالنسبة لنا هنا فى الشرق الاوسط : تبزئة اليهود من دم المسيح .

وهنا يجب أن نلاحظ وقوف الفاتيكان إلى جانب الصهيونية ونتساءل لماذا للم يطالب الفاتيكان بتدويل القدس ، ولاريب أن الننظيم داخل الفانيكان رهيب ولذلك فهو قوة دولية .

ومن هذا فان هذه القوى تدرس الآن احتالات مستقبل الاسلام وكيف استعد لمواجهة ، ولاريب أن الاسلام خطر جداً لاسباب عديده ، منها أن الاسلام يمتد جغرافياً ليربط المحيط الحادى بالمحيط الاطلسي حيث توجد فيه أخطر المواقع ليس على الاتحاد السوفيتي فقط بل على الولايات المتحدة ، فاذا انظرت إلى أقرب يقعة في العالم القديم إلى الامريكيتين فستجد انها منطقة المغرب وضحراء مورتيانيا ومنها تستطيع الطائرة أن تضرب وسط الامريكيتين ، وهذه أخطر موقع النيل من الامريكين في مواجهيتها توجد المسكسيك على مسافة لائزيد عن أربع ساعات بالطائرة الماديه .

## فالمنطقة الاسلامية هي حزام يحيط بالحضارة الغربية

ومن الناحية الاسترانجية هناك جانبان فرعيان ولكنهما فى منتهى الخطورة الاول: أن المنطقة الاسلامية تسطيع أن تقطع الصلة بين الحضارة الغربية وبين مراكز بالشروة الطبيعية فى أفريقيا وغيرها التى تعتبر مناطق الشروات التى الم تستغل بعد وهى اساساً المنطقة الافريقية فى المنطقة العربية.

(م 0 - المدد الاسلاى)

الثانى: قد يبدو ولاول وهلة أنه عظيم الاهمية ولـكنه فى منتهى الخطورة: وهى أنه عند حدوث عداء فعنى ذلك قطع كل عمليات الاتصال الجوى والبحرى من الشمال إلى الجنوب ونحن كثيراً أما ننسى أن ١٠ ٪ من دخل فرنسا من العملة الاجنبيه فعلا من موارد الطيران الجوى مبع العالم وكذلك الامر بالنسبة لبريطانيا وأمريكا والمانيا.

هذا من الناجية الاسترانجية أما من الناحية الحضارية فانه كما يقول الدكتور حامد ربيع: فهو أن الإسلام أقرب المفاهم والتصورات إلى العالم الثالث ،

سواء من حيث فهم الحياة أو حيث الفهم الحضارى أو تقديم نموذج التنمية والعالم الثالت اليوم يبحث عن نفسه حضاربا وأقتصادياً وبكل ابصاد وجوده والإسلام أكثر من غيره من الاديان مؤهل لان يتعامل مع هذه الشعوب وأكثر اقترابا منها لانه حضارة شرقية .

الناحية الثالثة: هي أن الإسلام في تايخه الطويل لم يعرف أطلاقاً معاهدات أو اتفاقات صلح مع العالم الحارجي.وذلك حتى هارون الرشيد تقريباً ، وهذا أمر يضعه الغربيون في أذهانهم باستمرار فهم يخشون عودة الإسلام إلى هذا التصور . يزيد من هذا دور الصهيونية فهي تستغل القضايا استغلالا معيناً ولكن لاين أن هناك خوفا وهلما ، في خلال الشهور الماضية ليست هناك مجلة لم تخصص عدداً أو أكثر عن الاسلام ، وعندما تقرأ وتحلل المضمون تشعر بهذا الرعب وهذا الحقوف والقلق الذي يعبر عن مفاهيم الفيادات الغربيه .

فان الغرب يخشى الاسلام ويسلم بانه سيصير قوه . مثلا من الآسماء العنجمة ذات الوزن العلمى أر نولذ جيبي وهو مستشرق معروف له كتاب شهير يرجع إلى ١٩٥٤ أعلن فيه أن الاسلام سوف يدعى الى أداء وطيفة خطيرة ، وهى لن تقل خطورة عن وطيفة الكنيسه وقال مخاطبا الغرب : عليها أن نضع هذا فى الاعتبار وقد اصدر حيبي أكثر من كتاب عنها (محد رجل الهولة) ١٩٦٤ ثم الاسلام فى العالم المعاصر ومحمد فى المدينة ، ومحمد فى مكه ، والفكر السياسى فى مقدمه هذا السكتاب الآخير يقول .

رأنه متصور أن العالم سوف تتحكم فيه أربعاً يدلوجيات: كونفوشيه ضينيه لينينيه روسيه ، كاثوليكية أوربيه ؛ اسلاميه شرقية وقد تشكك جيب في الايدلوجيات اللائة الاولى وقال أن الاسلام سرف يؤدى وظيفه خطيره وان تستطيع أى قوه أن تعوقها ولكن هذه الوظيفه سيكون لها ثلاث صفات:

أولا: أنها لن تأتى من العالم العربي وأنما ستأتى من العالم الاسلامى غير العربي .

ثانيا : أنها سكون صفه ثوريه ولاول مره يصف مفكر سياسي غربي الدين بانه ثوري وأن كانت الثورية ليست جديدة أو طارئة بالنصبة للاسلام :

ثالثاً : سيكون له طابع مختلف عن الطابع التقليدي

والسؤال هوكيف سيواجه الغرب هذه القوه الاسلامية

يقول الدكتور حامد ربيع: لاشك أننا نميش فى مرحلة ولاده والغرب يعرف ذلك ويسعى جاهداً لمنع الولادة أو على الافل تشويها واللسف نحن نقع فى اللعبه التى ينصبونها لنا والحضارة الغربية لن تقبل الاسلام بسهولة فهى تحاول منع هذا أو تأخيره وتشويهه ول.كن لاشك أن ما يبدو حاليا يدعو إلى الافتناع بان هناك قدراً كثيراً من الصحة فى الحديث عن نهضة الاسلام فى القرن الخامس عشر.

على أن ينصهر فى بوتقة المفهوم الاسلامى الجامع القائم على التوحيد والمدل والرحمه والآخاء الانساني وتبين لهم أن الحضارة الغربية تمر بمرحلة الانهيار والتصدع والازمة والتمزق فهم ليسوا في حاجة اليها ولهم من مفهومهم الاسلامى وأساوب عيشهم ما يمدكن من استتناف الحضارة الاسلامية للمطاء بعد التوقف .

ويكذب (حبيب أمين لوكرتنى ) حين يقول أن العرب فى حاجة إلى زعيم دينى جديد يمكن أن يهب العقيدة الاسلامية حيوتها وطافتها وفدرتها على المتجديد بما يحملها أقرب إلى قبول المنطن الذى تفرضه الحياه الحديثة ) لم يعد المسلمون يخدعون يهذه الدعوات المسمومه المصاغة فى أسلوب براق ، فانالاسلام فى مفهرمه الصحيح لا يمكن أن يقبل الحياه الحديثة فى انحرافها القائم الان عن

منهج الله ولا يمكن له أن يبررها ولـكنه يدعو إلى أن يلتمس المسلمون والناس الجمعين حدود الله ومنهجه ليقيموا المجتمع الرباني ويحطموا هذا الوثنيات التي تقدمها الحضارة الحمديثة لآنها هي التي ستدمر هذه الحضارة فلا بد المسالم أن يفهم أن هذا الطريق الذي تسلكه الحضارة الحديثة والمجتمع الغربي هو طريق الهزيمة والتدمير والسقوط ولابد أن تتحذ البشرية طريق الله الحق الذي هو طريق آلاسلام: طريق الفطرة والعلم وأن كل ماقدمته مناهج العلوم الاجماعية وما خدع به الناس فرويد وسارتر ودور كايم ومن قبلهم داورن وماركس كل هذا باطل وقبض الربح وقد جربته البشرية وثبت لها فصله و كما أنها جربت البوذيه والوثنية والفنوصية وتبين لها أن ذلك كله لايؤدي وأنه ليس. أمام البشرية إلا طريق واحد واختبار واحد وقد صدع بهذا كثير من اعلام الفرب امثال برناودشو وغيره منذ وقت بعيد:

#### مستقبل الاسلام في أوربا :

أن المتابع لحركة الإسلام في أوربا والغرب عموما يعلم أن الإسلام مرشح اللقيام بدور كبير في الحياةالعالمية ، هل هذا القول مجرد طرح عاطني يقال لارضاء غرور المسلمين وهل هناك مطعيات وشواهد على صدق ما يقال . يقول الدكــتور رشدى فكاار : من الخطأ القول بان الغرب لايمي الإسلام ولايمي تاريخ الاسلام والكن الأسف الإسلام قدم في الغرب عبر الخلفيات وفي اطار مغمض لعبت فيه الظرو فالثاريخية دوراً هامًا في تقديم صورة مغمضه وصررة دائمًا مقنعة بخلفيات. خرجنا من حلقات كنسية لندخل في حلقات عقلانبه لتنتقل بعد ذلك إلى عقدة الذنب وإلى عقبة الدونية امام حضارة عملاقة اسلامية ثمم في النهاية بأن اختتمت هذه المهزلة بان أصبح الإسلام الآن يرمن بالنسبة للغرب الى قصية مصير هناك اشكالية أنطلقت قبل الحروب الصليبية من عقدة الدونية في فترة العلاقة بين هارون الرشيد وشارلمان ، كانت هناك عقدة دينية وهي غرب ينظر إلى الاسلام حاشالله أن نقول كما ننظر نحن الآن الى الغرب في راك اننا الآن نهول في تخلفنا ونهول في اعاقتنا . ال فوارقهي فوارق غيبة التنظيم وغيبة الوعى بالذات وهي مشاكل خلقت لنا نوعا من المقد بالنسبة للغرب ، وفي نفس الوقت نتطلع إليه بينها كانت القضية بالنسبة الغرب أوسع بكثير ، غرب مظلم محتقر بفكر محدود العطاء أن لم يكن بحمد تماما وعالم اسلامي في كل يوم يحقق انتصارات ليس فقط في الارض وانما في العقل ، كانت هناك رغبة في ترجمتة ولكن في الاساس من الذي يترجم للاتينية . حتى جاءت فنرة الحرب الصليبية ففتحت عيون الغرب على مدى اتساع الهوة بين مخلفات اقطاعية وبين نمط آخر فمدالة الاسلام ، مجتمع التكامل ، نظام الجباية ، قضية تحرر الفكر ليس فقط بالنسبة للمسلم وانما ايضا بالنسبة لغير المسلم ، كانت مواجهات فكرية بين قوى غير متعادلة ، چتمع مغمض ، بنسق كنسي متحجر محتكر للمعرفة، وهي معرفة محدودة للغاية، والاسلامرغم المعاناة الظرفية، ولكن بقدر ما يتأزم بقدر ما تشرق،أن عظم المجتمعات الاسلامية كانتقائمة على البدائل ، عندما يحدث ضمف في نقطة ما تحدث قوة في نقطـة أخرى . علاقة الاسلام بالغرب: هذه الدلافة التي عرفت في فترة ما اسميه مسلسل التحفظ والتقد والتفنيد والاعتراض ، الا وهو المسلسل الغرب في خروجه من التوعك والقطيمة.وهناك تصدير القطيمة الغرب الآن بصدر أن يصدر القطيمة الآخرين والقطيمة قطيعته هو ، أن هناك خدعة كبرى تتم على مستوى الفسكر الآن . أن الغرب عاش همومه والهموم قادته إلى الاشراك . الف عام من الظلمات والف عام من التوعك والتغميض الكنس والمصلحية للنسق الكنس والفكر التجريدي الميتاقير بق والمدرسي ، تحفظ عليها انطلاقا من العقلانية الاسلامية ، لولا المقلانية الاسلامية الاسلامية الاسلامية افادت من ما تحفظ المتحفظ على النسق الكنسي ، يمنى ان العقلانية الاسلامية افادت من عفظوا على الكنيسة ، ثم بدا يستعملونها بتورية فنجد المدرسة الرشدية ساعدت الحضم وخصم الخصم وخصم الخصم وخصم الخصم وخصم الخصم وخصم الخصم وخصم الخصم و

لقد وضعت علامة استفهام كبرى على البديهات والمسلمات ، لاشى مسلم به ساعدت هذا المنهج الصارم للملاحظة والتحرير على الانتقال من التحفظ والنقد الى النفنيد وجاء عصر الانوار والمعرفين يقومون بتكفين جئة العصور الوسطى ويضعونها فى منحف الناريخ واهلوا بذلك لطرح البدائل البديهيات ، البديل كان المدارس الكويتية والماركسية والتطورية الدارونية ثم التخصصات فى علوم الافسان . بعد مائة عام من الظلمات لديهم ادت الى القطعية اما نحن فقد كانت لنا ألف

بعد مانه عام من الطلمات لديهم ادت الى الفطعية أمَّ بحن فقد 16 على عام من الأنوار والاشراق في نفس الفترة . كيف يقوم القطعية .

أن خطأهم هو الحكم على الاسلام لامن خلال الاسلام وانما من خلال حالة المسامين النفسية الموجودين فيها ، إنى القرن العشرين ، يقولون اذا اردت أن ترى الاسلام انظر الى المسلمين ، يعنى هذا هو الاسلام .

لقد اقترحت منطلقا غريبا أنه كى يتعامل مع الاسلام لابد ان نحدد ما هو البشرى وما هو المبادى. . هناك مبادى والاسلام يقيم خالدة مستمرة عبر العصور وبين عصور ضعيفة أو قوية ، متازمة أو منطلقة وبين مسلمين بين التسلط والسيادة أن القرن العشرون والقرون التى تليه لن تجد منهجاً يتمشى مع مالها من عملقة فكرية وقدرة ترويض ما تل الا الاسلام فى البحث عن الله فما على الادبان التى فرض عليها من البداية إأن تدكون استمراراً ادين واحد بدأ بايرهم وانتهى بمحمد إلا أن تقبل حجمها وتدخل كرحلة من مراحل تطور هذا الدين لانه هو القادر فعلا على المواجهة و يمكن لمؤمن ان يحص عقيدته فى هذا الكون ،

# في مواجَمة السترات

- (١) النرات الاسلامي المـكنوب
- (٢) فى مواجهة تحريف الفكر الإسلامي والتراث
  - (٣) قصه التراث والمماصرة

# التراث الإسلامي المكتوب

إن كلمة والتراث الاسلامي ، هي من أأحكلهات الخطيرة التي تفتح عشرات الآبواب خلال أربعة عشر قرناً للحديث عن مئات من العلماء ومئين من المكتبات وعن ملايين الاطنان من الورق الني حملت كلمات الله من مشرق الغالم الإسلامي إلى مغربه ، إلى أوربا على نحو لا يمكن استيمابه . على هذا النحو اليسير في كلبات سريمة . وهو ميراڤ منخم يزدهي بالفخر أن يملـكه المسلمون وأن ينشرونه على الاجيال الجديدة في العالم كله لتمرف أي أمة هذه : أمة ( اقرأ وربك الاكرم ) أمة (ن . ، والقلم وما يسطرون ) وحتى يمكن تقريب الصورة المذهلة ـ نقول : أن المختصين يقدرُون عدد المخطوطات العربية الموجودة في العالم اليوم بأكثر من ثلاثة ملايين مخطوط ( هذا غير ما هو مطبوع وهو لا يقل عن ذلك ما هو بين أيدينا ) هذه الملايين الثلاثة ما تزال مبعثرة في مكتبات العالم الاسلامي من ذول المغرب العربي حتى با كستان ومن تركيا حتى الصومال . أما ما يوجد في مكتباث أوربا وأمريكا وروسيا لحدث عنه ولا تسأل. ففي مكتبة ليدن وحدها فهرس للمخطوطات الاسلامية يباغ عشر مجلد ات ضخمة هذا بالاضافة إلى مكتبات بريطانيا وفرنسا وألمانيا وإيطاليا والفانيكان وهولندا وكذلك مكتبات الولايات المتحدة ، أما مكتبة الاسكوريال ففيها وحدما . . ٦ ألف مجلد ، مذه الثروة التي عبرت إلى الغرب منذ أيام الاستمار والتي لم نستطع حتى اليوم استعادتها ، ولم يُكن تصوير ونسخ أكثر من ثلاثين ألف كتاب منها هذا بالرغم من جميع المحاولات التي عملت من أجل إبادة هذه الثروة ، فقد ذ كر حبيون في كتابه عن الدولة الوومانية . أنه كان في طرابلس المشرق وحدما في عهد الفاطميين مكتبة تحتوى ثلاثة ملايين مجلد أحرقها الفرنجة عام ٢٠٠٥ م، أما في الاندلس فقد كانت هناك ٧٠ مكتبة وكان مكتبة عرناطة ٢٠٠ ألف بجلد .

وكانت دواوين الشمر فيها "علا" مهم صفحة من فهارسها ، وقد أحرق

الكردينال كمنيس مطران طليطة فى ساحة المدينة ٨٠ ألف مجلد فى يوم واحدولم يستثن منها سوى اللانمائة من كتب الطب، كما أحرق الفرنسيون كل ما وجدوه من مخطوطات ومطبومات بمسكنبات قسطنطينة عندما احتلوا الجزائر عام ١٩٣٠٠

مذه محاولة لرمم صورة جد موجزة لهذا (الثراث الاسلامي) الذي هو كنر من كنوز الاسلام الغالية التي هي غائبة عنها الآن (والتي لا يمكن كتابة تاريخ هذه الآمة ولا تقدير دورها العلمي والثقافي العالمي إلا بعد وصول آخر مخطوط من هذا السكنز) ذلك لآن المسلمين قدموا في هذا التراث عطاء باذخا كسبته الحضارة المعاصرة واعتبرته من نتاج أهلها ولم تعترف للمسلمين بالآثر الحقيق لهم إلا منذ سنوات قليلة ، وما زالت هذه الكنوزفي الأغلب محجوبة عنهم (هذه الكنوز لم يتوقف عطاؤها عند العلوم التجريبية وحدها ، بل امتدت إلى علوم الاجتماع والاقتصاد والسياسة والتربية جميماً).

وليس أدل على صدق ما نقول من عبارة (ول ديورانت) في موسوعة (قصة الحضارة) وما طبيع منها ٢٦ مجلداً بالعربية حتى الآن ، حين يقول ، ليس ما نعرفه من تمار الفكر الإسلامي إلا جزءا صغيرا بما بقى من تراث المسلمين وليس هذا الجزء الباق إلا قسما صئيلا بما أثمرته قرائحهم ، وليس ما أثبتاه إلا نقطة من تراثهم ، لقد كانت هذه المثروة محفوظة في المساجد في مختلف بلاد المسلمين وقراهم ، وقد تعقيها قناصل الدول الآجنبية واشتروها بأبخس الاثمان ونقلوها إلى بلادهم ، ولم ينج منها إلاالقليل الذي حفظه أمل المغرب الذين أفاموا حوائط مسدودة عندما هجم الاستمار الفرنسي على بلادهم وتركوا هذه الشروات وراءها سنوات وسؤوات فمنها ما وجد صالحاً بعد ومنها ما ضاع أيضاً .

# وإليكم نموذجا صغيرا للتعرف على هذا النراث :

يقوم دكنور ديفيد كنج الباحث الفلمكي الذي تقدم بأطروحة في الدكتوراه عن الفلمكي المصرى و ابن يونس ، الذي يعد من أشهر الفلمكيين في العصور الوسطى مد تقدم هذا الباحث بإجراء مسح شامل المخطوطات الى تتعلق بتاريخ الفلك والعلوم الرياضية .

أتدرون ما عدد ما وصل إليه عاهوموجود فى بلادنا (خسه آلاف مخطوط). فى الفلك الإسلامى وحده فكى العلوم الآخرى الجغرافياء الطب ، العلوم التجريبية، العلوم الطبيعية الح. ويقول دكتور ديفيد كنج ، أن هناك اللائمائة محطوطة فى مكتبات العالم تمثل نوعا فريدا من الدراسة هو : تاريح علم الميقات وتقضمن جداول شاملة لمواقيت الصلوات الحنس التى استخدمت فى القاهرة والقيروان ودمشق ويغداد وغيرها من العواصم العربية .

ونشرت الصحف أخيراً خبراً مؤداه: أن أربع آلاف مخطوط عربي وجدت في مكتبة دبلن بإيراندا ومنها نسخ من القرآن الكريم بخط أعظم خطاطى العرب هو و ابن البواب ، كتبها في بغداد عام ١٩٣١ ه ( المرافق ١٠٠٠ م ) يقول الخبر: أن هذه الروائع أحضرها ( فلان ) أجنى من أقصى المشرق إلى أقصى المغرب، وكان قد وصل إلى مصر عام ١٩١٣ ؛ وأقام بها يجوس أحياء القاهرة الفديمة ، ويدخل المساجد المهجورة ، وكان أغلب الأوربيين يهتمون بجمع هذه المخطوطات وكان من السهل شراؤها بأبخس الأثمان ، وقد كون لنفسه هذا عدة وكلاء من التجار والارمن واليهود وأصبح أحد مراكز الشرق الأوسط لبيع وشراء المخطوطات الشرقية ، ثم انتقل إلى إيراندا ١٩٤٩ وبنى مكر ثبته الحالية التي تضم المخطوطات الشرقية ، هذا الحر نافذة عريضة على قصة طويلة لمؤامرة عالمية صخمة استهدفت لها عواصم العالم الإسلامي وخاصة دمشق والقاهرة و بغدادواستانبول ونقلت منها إلى الغرب ملاهين المخطوطات والكذب والتي شكلت الآثر الخطيرالذي استطاع به الاستشراق ضرب الفكر الإسلامي وتسميم آباره بعرض ما نحوم حوله شبهات الباطنية و المجوسية والشعوبية وطمس وإخفاء وحجب كل إضافة حقيقية في بجال العلوم والفكر الإسلامي .

- قدم الغربيون عشرات القوانين التي ثبت أن أصولها من الفقه الإسلام.
- إلى ما قبل مائة عام كانت كتب الرازى وابن سينا في الطب هي المرجع الاول لجامعات الغرت .

فقد كان لاحتلال الغرب لميراثنا هذا أبعد الاثر في الازمة التي نمر بها الآن.

والتي تسمى أزمة التغريب والغرو الثفافي ، إذ أن ما سمح به الغرب وما قام به المستشرقون من أن يغشر كان حول هذه الفلسفات وما يتصل بالفرق والحلافات التي دارت بين الفكر الفلسفى اليونانى المترجم وبين فكر السنه الصحيحة ، فقد بعث المستشرقون في العصر الحديث من تراثنا كل كتب الفلسفة والاعتزال ووحده الوجود والحلول والاتحاد وفي الشهر كل ما يتصل بأني نواس ويشار وما يتصل ألف ليلة ورسائل إخوان الصفا وتراث الحلاج وابن عربي والسهروردي وما يتصل ألف ليلة ورسائل إخوان الصفا وتراث الحلاج وابن عربي والسهروردي حتى أن مستشرقاً منهم هو (لويس ماسنيون) عاش أربعين سنة مجمع آثار (الجلاج) التي ما تت وانقضت وأشبعها العلماء المسلمون دحضاً وتزييفاً ليميدها مرة أخرى ، كما أن مستشرقاً إنجليزيا جمع عددا من القصائد الفارسية القديمة التي تعلق بالخر والاباحيات ونسبها إلى رجل مر أعطم رجال الفاك هو « عمر الحيام ، وسارت بهذا الشعر الركبان رغبة في تدمير مقومات الحلق الاسلامي في بلادنا .

أما التراث الاصيل الذى قدم إصافات حقيقية فقد أخفاه الفرب وحال بين المسلمين وبينه ، وقد ذهب كثيرون ليطلبوا كتبا معينة فأجيبوا بالوفض ، ذلك لائن الغرب يعرف أن هذا التراث سوف يكشف حقائق كثيرة ، تختفى الآن ، عن نظريات وإضافات ضخمة قدمها الفكر الاسلامي في مختلف المجالات العلمية عا يدعيه الغرب لنفسه .

ونحن إزاء هذا القراث الضخم اليوم نواجه حالثين :

( الأول) إحياء تراث الزنادةة والقرآمطة والباطنية والفثات الحارجة على الاسلام بدعوى أنها ثورات أو إحياء تراث السهروردى وابن الراوندى والحلاج على اعتبار أنه فكر متقدم .

( الثانى ) محاولة إعادة كناية النراث بصورة تغرببية على النحو الذى قام به كثيرون فى العصر الحديث بعد إخضاعه لمذهب التفسير المادى للناريخ أو تصوير الصحابة على أنهم محمرعة من السياسيين المحترفين الذين يتصارعون على الحـكم، أو

تقسيم المسلمين إلى يمين ويسار ، أو الادعاء بأن محمداً صلى الله عليه وسلم كان الصلحا اجتماعياً ، أو داعية للحرية ، أو بطل الابطال ، أو عبقريا ، أو غير ذلك دون الكشف عن حقيقته الاساسية وهو الذي المرسل المؤيد بالوحى ، .

فنحن بين تحريف التراث فى إعادة صياغته ، أو تحريف التراث فى نشر المنحرف منه .

ولقد يسأل سائل: لماذا يحجبون التراث الاسلامي الاصيل عن أهله ؟

ونقول حتى لا يعرف المسلمون مصادر هم الغرب التى أخذ منها. وحتى لا ينتفع المسلمون بتراثهم فى تجديد حياتهم فلا يظهروهم إلا على الجوانب السابية وفيها المتشابه والمختلط والمضطرب. ويستخلصون من هذا التراث ما يروقهم ويعلنونه فى نظريات لهـم ينتحلونها ومجوث يفخرون بها ويتهيون بها على الناس. ثم يعرضون علينا ذلك الجانب السلمي من ثراثنا لننظر نحن إليه بعين السخط فنحتقر أنفسنا وماضينا.

ولا ريب أن المسلمين من غير نرائهم كالمحارة الى فقدب غطاءها الصدفى المذي. يؤمن لها الحماية الضرورية .

ولقد عقدت منذ سنوات مؤتمرات لتزييف الترات ولإعادة كثابته في صورة مسمومة منها مو منمر بلتمور المشهور وله مقررات معروفة ظهرت على أثره كتابات تصور ثورة الونج وحركة القرامطة على أنها حركات العدل في الاسلام كذلك قإن هناك جانباً من المو امرة سمى مو امرة الصمت عند فضل المسلمين في قضايا كثيرة مثارة.

فإذا ذكرت وحلات فاسكو دى جاما فهم ينسبون إليه الفضل فيما وصل اليه. من كشوف واـكن التراث الاسلامي يصرخ في صوت عال :

ان القضل الاكبر فى نجاح فاسكو دى جاما ورحلانه الاستكشافية ترجع إلى. ما أفاده من المراجع الجغرافية العربية التى ترجمت فىأسبانيا ومن مدرسة الحرائط. التى قامت فى جزيرة ميورقة معتمدة على جهود العرب السابقة وفوق ذلك فقد كان. دليله الذى قاده من شرق أفريقيا وأوصله آمنالل الهند وهوالملاح العربي المشهور ( احمد سماجد ) الذى يوصف بأنه أسد البحر الهائج والذى ألف في علومالبحار وممرفة الطرق في الليل بواسطة النجوم وله من المؤلفات ما يزال حتى الآن مرجعلا ودليلا .

وعشرت من الاعمال الادبية التي يفاخر بها الغربيون ، تثبت الدلائل أن تراثنا هو الذي هدى إليها : فقد أثبت المستشرق الاسباني أسين بلاسيوس بأن كتاب الفتوحات المسكية لابن عرب \_ وقيل الرد على ان القارح للمعرى \_ هو الذي أوحى إلى دانتي كتابه (المكوميديا الالهية ، والمشهورة الذي تحدث فيها عن الجنة والناركا أثببت أبحاث كثيرة أن ابن خلدون سبق آدم سميث وهيجل وأوجسيت كوبت في نظرياتهم وسبق فلاسفة الغرب في وضع أسس على الاجتماع والاقتصاد السياسي . فأربعة قرون كاملة .

وان ابن مسكوية سبق دارون فى نظرية أصل الانواع والتطوو وأن أبا بكر محمد الطرطوشي سبق ميكافيلي فى التأليف فى سياسة الملوك وأخلاق الامراء وأن كتابة وسراج الملوك،مصدر رئيسي الكتاب الامير وسابق له بخمسه قرون.

بل إن المسلمين همالذين سبقوا إلىوضع جذور كتابة الم.كفوفين والتيعرفت بالحروف البارزة وأطلق عليها اخيراً • طريقة بريل » ·

وكان على بن احمد على يوسف ابن الخضر المشهور بزين الدين الآمدى هو الرائد لهذا كما سجله صلاح الدين بن ايبك الصفدى فى كتابه و مُدكت الهميان فى ندكت العمان ، ،

يقول: ان زين الدين الآمدى ـ وهو مكفوف ـ كان إذا طلب منه كتاب وكان يعلم أنه عنده نهص إلى خزانة كتبه واستخرجه من بينها كأنه قد وضعه لساعته ، وإنكان السكتاب عدة مجلدات وطلب منه الاول مثلا أو الثاني أو الثالث أو غير ذلك أخرجه بعينه ، وأتى به ، وكان يمس السكتاب أولا ثم يقول: أن عذا السكتاب يشتمل على كذا وكذا كراسة فيكون الامر كها يقول . وإذا أمر يده على الصفحة قال: عدد أسطر هذه الصفحة كذا وكذا سطرا وفيها بالقلم الغليظ يده على الصفحة قال: عدد أسطر هذه الصفحة كذا وكذا سطرا وفيها بالقلم الغليظ

كذا وهذا الموضع كتب به فى الوجهة كذا رفيها الجمرة كذا من غير إخلال بشىء عما يمتحن به ، ويمرف أثبان جميع كتبه التى اقتناها بالشراء وذلك أنه كان إذا اشترى كتابا بشىء معلوم أخذ قطمة ورق خفيفه وفتل منها فتيلة لطيفة وصنعها حرفاً أو أكثر من حروف الهجاء لعدد ثمن الكتاب بحساب الجمل ثم يلصق ذلك على طرف جلد السكتاب من داخل ويلصق فوقه ورقة بقدره لتتأيد ، فاذا شذ عن ذهنه كميه ثمن كتاب ما من كتبه مس الموضع الذى عدم فى ذلك الكاب مده فيعرف ثمنه من تشبيت العدد الملصق به .

ولقد عرف عن التراث الاسلاى نزاهته وسماحته يقول هاملتون جب: أن العرص أول من ألف فى الاديان والنحل لانهم كانوا واسعى الصدر تجاه العقائد الاخرى وحاولوا أن يفهموها ويدحضوها بالحجة والبرهان ثم أنهم اعترفوا عا أتى قبل الاسلام من ديانات توحيديه ويحظى دابن حزم عهنا بالنصيب الاونر،

ونحن حين نفظر إلى حركة إحياء الراث الإسلام التى يقوم بها المسلمون منذ أوائل هذا القرن الميلادى بجدها حركة غير ذات هدف محدد ، والعاملون بها متفرقون منهم من يعمل على احياء التراث ، ومفهم من يعمل على احياء الراث الادبى ، ومنهم من يعمل على احياء ترات الفرق والفلسفات وقليل من يعملون في بجال احياء التراث الاصيل المستمد من جوهر الفرآن والسنة بعيداً عن وجره الحلاف .

وكذلك فنحن فى حاجة شديدة الى التماس أسلوب الاصالة فى تجديد النراث وأن يكون الفائمون عليه مؤمنين بأمتهم وعقيدتهم فيجعلوا منه منطلقاً للنهوض والتجدد والبناء والنقددم ولا يكونوا عاملين على ابراز شبهات الشموبيين والباطنيين والملاحدة عوأخطاء الزنادقة القدامى فى احياء شعر الجون ، أوما يتصل باهل الباطل والضلال .

ونحن مطالبون بأن ننظر فى التراث على أنه فيه الجيد والردى. ، فعلينا أن محقق الجيد ونترك الردى. الذى كان حصاد معركتنا مع الفلسفة اليونانية وهى معركة امتدت ثلاثة قرون ، فكيف نجى. بكتاب عن المعتزلة اليوم ونعيد نشر

دون أن نضمه فى مكانه من معركة عصره وظروف البيئة التى صدر فيها ـ وأنه لحير لنان ننتى تراثيا من كل ما شابه من خلافات ومعارك وجدل وتستصفى كل ايجابي فيه فان امر تلك البرق قدانتهى ولن يعود وعلينا ان نتحرك داخل اطار مفهوم السنة الجامعة الني استطاعت ان تتقبل عفلانية المعتزلة ، ومحبة أمل البيت ، ووجدانية الصوفية ، وصهرت كل ذلك فى اطار مفهوم الإسلام الجامع بوصفه منهج حياة ونظام مجتمع ، يرتبط بين المقل والفلب والروح والمادة ، والدين والعلم ، والمدنيا والآخرة ، وتلك هى احدى قضايا ألف مليون مسلم على أبواب القرن الحامس عشر ، هذا وبالله التوفيق ،

# في مواجمة تحريف الفكر الاسلامي والتراث

إن محاولات الغرب في تصحيح فكره وابرازه ومحداولات التغريب في الاعتزاز به وإحاطته بشيء غير قليل من المبالغة والقداسة هي إحدى الخطط المسمومة المدمرة التي تواجه شباباً قليل التحصيل، ينهار لاقلشيء ولاول نظرة، ولو أنه استطاع أن يعرف دخائل الاشياء ويدرس ما بعد الظواهر ويستكشف الحقائق لوجد في هذا الفكر الغربي المعروض عديداً من الثغرات والتعارض فهم يرددون عشرات الاسماء أمثال نيتشه ومنذل ودارون وفرويد ودستوفسكي وهيجل على أنها علامات على طريق النهضة والحضارة والعلم ويخدعوننا بهالنفسي بطولاننا وأعلامناوعظائنا الذين انطلقوا من منطاق (لالله إلا الله) وعملوا في سبيل بطولاننا وأعلامناوعظائنا الذين انطلقوا من منطاق (لاله إلا الله) وعملوا في سبيل الله خالصين، والتسوا الحق في تقوى من الله وإيمان، ولو أننا ذهبنا نستقصي هذه الاسماء لوجدنا أنهم مخادعون كاذبون مضالمون في كثير مما يقولون وإن كنا لا بخاصرار الفسكر الغربي ما قدمه من إيجابيات في مجال الملم والحن ذلك الإصرار على إعلاء شأن السلبيات في مجال الدراسات النفسية والإنسانية فذلك هو الخطير.

لقد كانت دعرة نيتشته دعوة ظالمة ومضالمة فى نفس الوقت حين دعا إلى قتل العاجز أو ترك الهريض يموت دون العمل على شفائه أو إبادة الصعفاء. وقد لفى نيتشه مصيراً مظلماً غاية الظلم نتيجة دعوته إلى اعتبرها الاستعار مبرراً لظلمة ، فقد عاش نحو عشرين عاماً وهوفى جنون يكاد يكون مطبقا اذ كان فى الدور الاخير من السلفس ، وهو مرض لم يقعد جسمة فقط بل أمات ذهنه ، ولما مات مغمورا لم ترثه جريدة ولم تذكره جامعة حتى بعثه اليهود من بعدوقالوا:

لقد رتبنا نجاحه كما رتبوا نجاح دارون وغيره أما أبطال دستوفسكي هكانوا من الشواذ والمرضى وجميع أبطال فرويد شواذ ومرضى وكره نيتشه أوربا لآنها اعتنقت المسيحية وكذبت النجربة قول فرويد بان كظم الشهوة الجنسية يؤدى (م ٦ - المد الاسلامي )

إلى اضطرابات شخصية وتبين فساد استغلال فرويد الاساطير وخاصة ما أطلق عليه مركب أوديت وهو أن الطفل بحب أمه حباً جنسياً وبحد لذة جنسية في الرضاع . وكانت كتابات هافلوك أليس في الجنس والبغاء وكانت دعوة ولو الى كتابة التاريخ البشرى العام دعوة صهبونية ولقد روج سلامة موسى لهذه الآواء وعاش حياته كابا ينقل عن فرويد وماركس ما يرضيه لانه على الافل ليس لهديه منهج بهديه عن طريق تقيدته .أما بالنسة للجاهيرالجامعة فإن الامر يختلف .

أما , مندل ، فقد ثبت أن قواعده غير فى الوراثة غير محكمة . وأن مندل لم يكن على علم بالآفاق الجديدة للطاقة التي أوشكت النشرية أن تستشرقها من بعد وأهمها البترول الذي كان ظهورة ماملا هاماً فى قلب نظرية مندل والإطاحة بها.

لقد كانت الفلسفة الغربية فلسفة باطلة لانها قامت على أنقاص البشربة بالقضاءعلى الضعفاء فقد جفت فيها ينابيع السخاء البشرى عندما دءت الى فتل العاجز أو تركه يموت دون أن تعمل على شفائه وكان أفسى تلك الصيحات القول بالقضاء على الونوج لحساب شعوب أرقى منهم ، وكان هذا تبريراكاذبا الاستعماروالاستغلال لان الاقويا. هم الذين يستعمرون ويقتلون الضعفاء بالورائة وكان نيتشه في مقدمة الدعاة الى ايادة الضمفاء كذلك فقد تبين للباحثين أرب رأى دارون في تتازع البقاء الذي أخذت به الفاسفات الاستمارية هو خطأ محض وأن التعاون في الطبيعة أكبر أثرا من الننازع وأخطر ما يحاول التخريبون تقديمه فسكر حيجل وفلسفة ويمهدون به الدادية والماركسية جميماً ويرى هيجل أن الوجود حركة مستمرة تعتمد على التنافض فالحياة تحمل في طبانها الموت والاستعلاء بحمل أسباب السقوط، وقد اكتشف ميجل قانون الحركة بمدأن ظل الغرب قروناً يؤمن بقانون الثبات الذي قال به ارسطو فانتقل الغرب من قانون النبات جملة إلى قانون الحركةجملة ، وكلا النظرتين خطأ وتجاور أما المفهوم الحقيق فهو الذى قـدمه الإسلام ومو مفهوم جامع بين الثوابت والمتغيرات . ويمنى مفهوم المذهب الجدلى (الذيا اسكتيك) الجدل بمعنى الثناقض وبمعنى الحوار ، وأصبح يشير إلى معنى الصراع ، الحركة ، التناقض . أصبح منهج التوتر والانقساموالصيرورة المستمرة بعد أن كانت مناهج القدماء من الفلاسفة قائمة على الثباتأصبح المنهج الجدلى يقوم علىالنغير والتنافض

وقد ترك المذهب الجمل منذ عام ١٨٣١ ظله عن الفن والدين والقانون والسياسة ومحور الارتكاز إنما هو مفهوم السكل والمجموع .

والمنهج الجدلى يستهدف الوأوف على البناء العضوى للوجود باعتباره كلا ليس كلاسكونيا بل كلا متحركا ديناميكيا فكل حى يتمتع بالحركة والصيرورة والتجدد المستمر وان الوجود كل عضوى مترابط متناسق ولكنه متحرك دائماً.

هذا المفهوم تلفقه التلودية لعالميه لآنه يحقق هدفها في هزيمة البشرية واخراجها من الفكر الربانى الاصيل. وهي ثملاث مفاهيم استقتها من الفلسفة المادية: التطور عن دارون: والتغير من هيجل والنسبية من نيتشه وكلها تستهدف القضاء على الثواب والقيم واليقين وتدفع البشرية الى الانفصال عن ماضيها وتراثها ومفهوم الدين الحق.

هذا هو القحدى فى مجال الفكر وهناك تحدى آخر فى مجال التراث التحدى الفربى للاسلام والفكر الاسلامي لا يزال قائما فى مجال التراث يتمثل فى محاولة حجب التراث الإسلامي الذي تحفل به مكتبات الغرب عن أهله المسلمين ، حتى لا يعتفدوا بقرأتهم لا يعرفوا مصادر علم الغرب التي أخدوها من المسلمين ، وحتى لا يغتفدوا بقرأتهم في تجديد حياتهم وحتى يظهروهم على الجوانب السلبية وفيها المتشابه والمختلط والمضطرب ويستخلصون منه ما يروقهم ويعانوه فى نظريات لهم ينتحلوها وبحوث يفخرون بها ويتهيون بهاعلى الناس ثم يعرضون علينا تراثنا ناظرين اليه بعين السخط فيتطفل أبناو أنا على فتات موائدهم ، المسلمون من غير التراث كالمحارة التي فقدت حطائها الصدفى الذي يؤمن لها الحاية الصرورية .

وه حين يحجبون تراث الاسلام الآصيل عن أهله و يحولون بينهم و بين استعادته للنجديد فكرهم وتصحيح تاريخهم ، تجدهم يجددون الفكر الفلسني والباطني والصوفي والاسماعيلي (ابن سينا والكندى والفاراني واخوان الصفا والحلاج والسهروردى والبسطامي وفلسفة الاشرافي) كلها لا يمت الى العقيدة الاسلامية الصافية بصلة ، ولقد ثبت أخيرا أن فلسفة الفاراني تفسير النبوة يقوم على أساس تعالم الباطنية

فقد استق الفاران والهاطنية النظرية من مصدر واحد هو جمهورية أفلاطون وفلسفة أرسطو، وهناك أشارات كشيرة تجملنا نحترس من تقبل آراءال كشيرين فأبو البركات البغدادى صاحب كتاب ( المعتبر ) في الحسكمة هو يهودى اعتنق الاسلام ( توفى ٥٠٥ هـ ) وأفكاره ما زالت باطنية أما ابن مسكويه فقد إتصل بابن العميد ثم بعلاء للدولة الديلمي وف كره في فلسفة الاخلاق لا يمثل الاسلام من قريب أو من بعيد .

ويخضع هذا الفكر الذي يجدده الاستشراق ويعيد نشره في أفن المجتمع الاسلامي الى شبهة القول بأن لآيات اقه ظاهرا وباطنا وان هذا العلم الباطن لايعلمه الا أثمه الباطنية المهيمنون على التأويل ، ولا شكأن من أشد الدعوات المطروحة فسادا هو القول بأن القرآب كناب له ظاهر وباطن أو انه كتاب مستور ويحجوب عند الجهور ، او ما يتصل بأن هناك مصاحف عند بعض الفرق تختلف عن المصحف الامام وهناك فسكرة العصمة وفيكرة الرجمة ، أن أعادة طرح مذه الشبهات والقضايا بعد أن أنتهت أنما يراد به تأخير وحدة الأمة وحلق مفاهيم زائفة تعدق دخول المسلمين في عسر النهضة .

إن كل هدف القوى الغربية المهوقة المنهضة الإسلامية إبراز هذه الشامومة التي تخطاها الفاكر الاسلامي من وقت بعيد وإحياء القصوف الفاسفي القائم على مفاهيم الاتحاد والحلول بهدف التخلي عن الالتزام الحلقي وعدم التأدب مع الله تبارك وتعالى ، كذلك إحياء مفهوم الاعتزال الذي وصل في بعض مراحلة وإخطاره إلى ما يمس مفهومه وجدائية الله وما استهلك الفلاسفة من جهد في وضع فروض فلسفية تزيع الابصار وتدمر القلوب فقد حملت هذه الكتابات التي أذاعها أمثال ماسيتون وغيره مذاهب بعض المتصوفة في الحلول والاتحاد وتجاوز الالفاظ المهذبة في التعبير عن تجربة الانسان الباطنية هذه الإفكار التي كشف زينها مفهوم أهل السنة والجماعة والتي كانت في فترة من الفترات لشكل تهديدا للاسس الواسخة التي شيد فوقها النظام الاسلامي والحضارة الاسلامية ، تلك التي اتبعثت عن التوحيد الحقيقي قد تبارك وتعالى والتحديد المعجز الذي لم تشهده الاديان الآخرى لصلات الانسان بخالقه وصلته بالاسان والمجتمع .

# قصه الترات والمعاصرة

من أخطر محاولات التغريب الفصل بين النراث المتقدم للامم والثقافة المماصرة بحيل وأساليب خادعة وكلمات براقة كالتطور وروح العصر والتجديد وكلما ترمى إلى إ-صاع النراث للعصر وإعطاء العصر حق القبول منه والرفض بحيث يسقط دوره الحقيقي الذي يجمله منارا هادياً وضوءا كاشفا اللاجيال حتى لا تنحرف عن طريقها الاصيل وذاتيتها الحقيقية التي شكلتها منذ قرون طويلة ، وخاصة إذا كان هذا التراث كالتراث الاسلامي الذي يصدر عن عقيدة وبانية ومنهج أصيل .

ومن هذا تصطنع تلك المحاولات لانتقاص التراث ووصفه بأنه قديم وبأنه قديم وبأنه مضطرب وذاك فى محاولة القول بأن المجتمعات تستطيع أن تزيح هذا التراث وتبتكر من الحلول والأوضاع الجديدة المقفقة مع روح المصروطبيعة التطور ما تشاء دون الحضوع التراث أو استملاء روح العصر وطبيعة التطور ما تشاء دون الحضوع التراث أو استملاء روحه ، والواقع أن الذين يرون فى الترات ضوءا هادياً ومنارا كاشفا للامم حتى لا تضل طريقها ولا تتفضل عن ذاتيتها وقيمها لا يطلبون الحضوع الصور أو الأوضاع أو الحلول التى عاشها أصحاب التراث من قبل فذلك مما لا يطالب به إلا جاهل التطور الآزمان والبيئات ، والمكن القصد هو أن لا يختلف عن الطريق ، أو ننحرف عن الجاده الحقيقية .

ولا ريب أن خصوم الترات لا يستطيعون أن يعلنوا معارضتهم له فى صراحة ولا نهم يعلمون أن كلمة التراث أو الفديم تحمل فى أطوائها ذلك المنهج الاصيل الذى هو من صميم العقيدة ، والذى يرسم الطريق أمام الامة فى حركتها إلى الامام وفى تطورها وفى تقدمها فهو لا يحول بينها وبين التطور والتقدم والكنه يحكم هذا فى توازن وموائمة واعتدال ووسطية عرفت عن منهج الاسلام واذا كان

هؤلاء الذين يحاربون التراث يهتدون في دعواهم الباطلة بما فعلت أوربا فانهم يقارنون مع قصة مختلفة ، فليس التراث الغربي الذي وجدته أوبا في عصر النهضة الا مجموعة أشتات من تفسيرات رجال الدين ومن وثنية اليونان ومظالم القانون الروماني فإذا جاء عصر النهضة ليدعو إلى الخروج عن هذا الركام لاقامة دين الانسانية الالحادي أو فلسفة التنوير اليهودية فإن الآمر بالنسبة للمسلمين والاسلام جد مختلف فالمسلون قد عرفوا منهجاً ربانياً أصميلا ، لم يعتوره الاضطراب أو الانحراف أو الفساد لحظه واحدة وظل نصه القرآني موثقاً لم يتأمر بتقلبات التاريخ ، ومن ثم فإن التراث الاسلامي هو تفسير لحذا المنهج الرباني الثابت الجذور ، الواسع الآطر ، القابل لمتغيرات الومن والبيئة .

إما أن يدعو البعض إلى أن يسير التطور إلى غابته دون النظر إلى الأصول والثوابت فذلك ما يرفضه المنهج الاسلامي ، الذي يجمل من التطور حركة داخل إطار الحدود والضوابط وخاصةالاخلاقية التي لا سامل إلى تجاوزها ، وإلا كانت حركة النطور عشوائية مندفعه إلى كل فساد واضطراب وخطر .

يقول الاستاذ عبد الله سلامة الجهنى : ان هذه المحاولة تهدف الى أن تجعل الثقافة الماصرة وحدة متكاملة للانسان المعاصر \_ كا تدعى ذلك هيئه البونسكو ولذلك فهى ترى أن تراثنا الثقافى الاضيل لا قيمة له بالنسبة الثقافة المماصرة التخطط لها وترسمها وجل هذه الثقافة المرسومة منصرف الى تمجيد المادة لاالانسان وهنا تلمس الفرق بين خصائص تراثنا الثقافى الاصيل والثقافة المرسومة المعاصرة والفرق أن تراثنا عجد والانسان الرباني وبيها الثقافة المماصرة تمجد المادة.

ومن أجل ذلك لابد من التعرف على المصادر الصحيحة لترائنا ، هذه المصادر ليست بالقطع ألف ليلة وليلة أو كتاب الحلاج وابن عرب وابن سبعين أو رسائل اخوان الصفا أو أشعار أبي نواس و شار والضحاك وجماعة المجان فهذا هو التراث الذي تبعثه اليوم قوى النغريب والفزو الثقافي لتفسد به عقليات ومفاهيم الاجبال الجديدة ، ومن الجانب الآخر تلك الكتب التي تيرز عظمة الفربيين سواء في مفاهيم المادية والوثنية أو في فلاحفته وأبطاله ، حتى أن الدكتور طه حسين عندما

كتب وقادة الفكر ، لم يذكر مفكراً واحداً من عالم الإسلام بل أن المفكرين اللاممين الذين تذكرهم اليوم في مجال الآدب والثقافة لم يكونوا إلا قناطر المفكر الغربي وتابمين له ودعاة لمناهج ومفاهيم سواء في الآدب أو الشعر أو الإجتماع .

بل إن هؤلاء اللامعون من كتاب العصر اندفعوا فى جرأه لإعادة كتابة مذا الرّاث على نحو مختلف عن طابعه ووجهة وأخضعوه للمذاهب المادية الغربية وكانت كتابات طه حسين لهامش السيرة والفتنة الكبرى زائفة ومتحرفة، وكانت تفسيرات عبد الرحن الشرقاوى وأحد رشدى صالح للتاريخ الإسلامى خاضعة لمنهج التفسير المادى التاريخ الذى لا يمترف بالوحى ولا بالنبوة .

لقد اعترف كثيرون بعظمة مذخورات التراث الإسلامى: اعترف به وجال القانون فى الغرب فيا يتعلق بالشريعه والفقه ، واعترف به وجال التربية فيا يتعلق بمناهج التربية والتعليم واعترف به رجال الإجتاع فيا يقدم من مفاهي ونظريات فى بناء المجتمع واعترف به رجال الحضارة فيما رسم من منهج لقيام الحضارات وسقوطها واعترف به رجال السياسة فيما قدم من مفاهيم لاقامة نظام الحيكم ، واعترف به رجال الانتصاد فيما ذخر بة من نظريات فى عالم الاقتصاد والمال . كما اعترف رجال العلم التجربي بما حوى تراث الاسلام من معطيات فى مجال الدكيمياء والعنوم والطب والبحر والجو والجغرافيا .

ولقد أفاد الغربيون كثيرا من هذا التراث للضخم، وضموا تمرات ذلك التراث إلى أعمالهم، وحجبوا هذه النصوص عن المسامين، وما سمحوا بنشرشيء إلا تلك الكتب المضطربة التي كنبها الشعوبيون والمتابعون للفلسفات اليونانية والنحر الباطني والحلول والاتحاد ووحدة الوجود وشعر العشاق والمجان وكتب أمثال الاغاني وأنف ليلة وغيرها.

وهدفهم من طرح هذه السموم في أفق الفكر الاسلامي أن تفسر جوهر هذا الذكر الاصيل القائم أساسا على التوحيد والعدل والرحمة والابحاء البشرى .

إن عليثا أن نتمامل مع التراث الاسلامي على الآقل كما تعامل معه ألغرب في استخلاص تلك المعطيات للانتفاع بها في بناء مجتمعنا الاسلامي الجديد .

أو على حد القائلين : , الحوار مع التراث من أجل إرساء قواعد تربوية خلاقة . .

# (٢)

# في مواجَمة الأدب

(١) الآدب العربي والمذاهب الغربية

(٢) فضايا الادب في ضوء الاسلام

(٣) جبران وأطروحة المهجربين

# آلأدب العربي ومقاييس المذاهب الغربية

لا ريب أنالادبهو واحد من عناصر الفسكر، يستمد منه وجوده ويتحرك فى دائرته ويختص بالتعبير عن النفس الانسانية فى تركيبها القائم على عقيدة الآمة التى يمثلها وثقافتها .

وأدب أى أمة هو نتاج عواطفها ومشاعرها وعقولها، وهو عصارة مزاجها النفسى وطابع روحها، وهو فى نفس الوقت مرتبط بهذه الآمه: أرضها وسمامها وقيمها وتقاليدها وأحداثها ومجتمعها. فهو عصارة وجهة نظرها إلى الحياة مستمدة من داخلها ومن هنا كان الاختلاف بين أدب أمة وأدب أمة أخرى ولا ريب أن الآدب هو نتاج الفكر الاسلامي وعنصر من عناصره التي لا ينفك عنه، تمثل المزاج النفسي للمرب الذي شكل الاسلام وتقانتهم وعواطفهم ومشاعرهم وعقولهم وكون طابعهم الروحي والنفسي.

والادب العربي : أدب أمة عريقة وأدب لغة عريقة تشكل في صورة كاملة بعد ظهور الاسلام الذي جمع العرب في الجزيرة العربية فكان عاملا في تحويل القبائل العربية إلى أمة تامة ، وبذلك يمكن القول بأن الادب العربي قد تشكل في صورته الحقيقية بالاسلام ، ولا يمنع هذا من وجود ( ديوان الشعر القديم ) وما يتصل به من أسجاع السكهان وهي بحوهما لا تشكل صورة الادب بمفهومه الفني ولا بممالمه الاصيلة ، التي وضحت بعد نور لى القرآن : الذي كان هو العامل الاساسي في بناء الادب العربي الاسلامي وظهور فنونه وعلومه ومناهجه .

## أساليب النقد:

واللغة العربية سابقة على الاسلام، وهي عماد وجود الأمة العربية، وهي لغة تطورت ونمت خلال مثات السنين حتى وصلت إلى صورتها التي عرفت بها قبيل الاسلام وإن ظلت لها لهجاتها المتمددة فلما نول القرآن الكريم انصهرت اللغة

العربية فى لهجة واحدة ثم كان أن أعطاها القرآن ــ كما أعطى الآدب العربي ــ هذا البيان المعجز الفائق الذى فهمه العرب وأعجبوا به وعجزوا فى نفس الوقت عن الانيان عمله .

وفي بحال أدب اللغة العربية بجد الامة العربية كانت بجموعة من القبائل التي لم تجتمع تحت أى لوا مسوى الاسلام ولكنها كانت ذات قيم وتقاليد ولها طابعها الذى أورثه إياها مكانها في هـــذه الجزيرة شبه المنعزلة عن حضارتي عمالها : حضارتي الفرس والرومان : هذا الطابع البدوى الحالص الذى أهلها لتلقي رسالة إنسانية كبرى كالاسلام فقد حاها وجودها المنعزل عن أن تذوب في مقارف الحضارات وانحلالها ومكن لها من تنمية قيمها .

كل عده العوامل أعطت أدب اللغة العربية ذاتية خاصة وطبعته على نحو خاص يختلف به عن آداب الامم الاخرى فظهرت فنون لم توجد فى الآداب الاخرى واختفت فنون وجدت فى الآداب الاخرى ، وظهور هذه الفنون فيه واختفاء تلك الاخرى منه لا ينقص من قدره ما دام يصدر من أعماق روحه الطبيعية ومقوماته الحاصة .

ومن هذا فإن هذا الادب لا يدرس على ضوء مناهج وضعت لآداب أخرى ذلك أن أساليب النقد والبحث إنما توضع للآداب بعد ظهور هذه الآداب ، ولذلك فهى مستمدة منها ولا يمكن الدكس.

ومن منا فان مذاهب الادب التي يحاول النقاد محاكمة الادب العربي عليها هي في جملتها مذاهب غربية وضعت مسميانها ومناهجها بعد قيام ظواهرها في الآداب الاوربية وهي في الحقيقة ليست مذاهب وإنما هي أسهاء عصور : كالكلاسيكية والرومانتيكية وغيرها، وهي تنصل في مجموعها بتاريخ الامم التي وضعت هذه المذاهب فلهذا تنقل لتسكون قوانين يخضع لها أدبنا الذي يختلف من حيث تسكوينه وطابعه وتاريخه وبيئته ومظاهر حياته عن هذه الآداب؟!

## اختلاف المفاسم:

هذا من ناحية النقد ، أما من ناحية آصول الادب نفسه: أصول الشعر والنشر والقصص والتراجم ، فلهذا يخضع الادب العربي لقوا عد مستمدة من آداب تختلف عن الادب العربي : مزاجا وشكلا وطابعاً :

وهل يمكن أن يقال أن هناك أصولا يضمها الاوربيون لتخصع لها الآداب في العالم كله ؟ وإذا قالوا هم ذلك فهل نقبل نحن ذلك ، والادب العربي عريق الجذور وسابق لهذه الآداب كلها في النشأة والتسكوين ! هل نقبل أن يخضع أدبنا لقواعد غريبة عنه، بينا يشكل أدبنا بوجوده أربع عشر قرنا قواعد وقيا مستمدة من جوهره وطوابعه !

إن اختلاف المصادر والمنابع بين الآدب المرن والآداب الغربية تجعل من العسير خصوع الآدبين لمقايبس واحدة ولقوانين واحدة والمعروف أن الآداب الفرية جميعاً تستمد مصادرها من الآدب الهليني والفلسفة اليونانية والحضارة الرومانية ، فقد اتجه الآدب الاوربي الحديث منذ اول ظهوره في عصر النهضة إلى هذه المنابع وربط نفسه بهاو جملها أساسا ثابتالختلف وجهات نظره ومفاهيمه وقيمه . واتخذ من النظرات التي قدمها أرسطو في الادبوالنقد والشعر وغيره أساساً له ، ولا ربب أن هذه الحصيلة الناريخية الضخمة وهذا التراث الاغويق الوماني يقوم عليه الروماني يقوم عليه الروماني يقوم عليه الدب العرب الذي استمد مصدره أساساً من القرآن الدكريم والاسلام والقيم العربية الاصيلة الى تلاقت مع مفاهيم الاسلام وانصهرت ممها ، ومن هنا كان ذلك الخلاف الواضح والتبان الدكمير بين المشاعر والمواطف والاحاسيس في خلا الآدبين .

ولا شك أن هذا الاختلاف البعيد المدى في طبيعة البيئة وفي طبيعة النفس الإنسانية وانعكاس هذه البيئة عليها يجمل من المستحيل الذي العرب والغرب في جهة واحدة ، أو مشاعر واحدة ومن ثم فإنه من المستحيل أن يخصع كلا الادبين إلى قرانين واحدة ومناهج في الصياغة والنقد والبيان والمضمون واحدة ...

#### الملماء الخسمة:

عذا هو أهم أوجه الخلاف بين الأدبين العربى والغربى وهو خلاف عميق اشتد العمق ، متصل بالنفس الإنسانية باعثة الآدب ومنشئته ، ومن ثم فان خضوع الآدب العربى لقوانين وقوا عد ونظم قامت أساساً فى حصيلة الآدب الأوربى وفنونه أمر بالغ الخطر وبعيد الآثر .

مذا هو والتحدى الأول ، الذي يواجه الأدب العربي في مطالع القرن الحامس عشر من حيث ثرى تلك المحاولة الحطيرة لاخضاع الآدب العربي إلى مذاهب سانت بيف وتين وبرونتير مع أن هذه المذاهب قد صيغت لتقويم الآدب الغربي واستمدت مفاهيمها من الفاسفة المادية ونظريات فرويد للتحليل النفسي ونظريات دوركام في علم الاجتماع .

وقد أشار ستانلي ها يمن في كتابه (النقد الآدبي ومدارسه الحديثة) إلى أن النقد الآدبي الحديث على مناهج خمة من العلماء هم : دارون وماركس وفريزر وفرويد ودبوى . أما دارون فقد جاءت منه الفكرة بأن الانسان جزء من النظام الطبيعي (أي أن دارون قد نظر إلى الانسان على أنه حيوان وطبق عليه عليها كل ما يطبق على الحيوان والحشرات) .

أما ماركس فهو الذى ذهب إلى أن الآدب هو الذى يمكس ولو بطريقة ملتوية أحيانا الملافات الاجتماعية والانتاجية لهذا العصر أو ذاك . أما (فرويد) فهو الذى يرى أن الادب تمبير متمنع ، وأنه تحقيق لرغبات مكبوتة قياسا على الاحلام ، وأن هذه المعتقدات تعمل حسب مبادى معروفة وفعكرته أن هناك مستويات ومدارج عقلية تقع ورا ، الوعى وأن بين الرقيب والرغبة في التعبير صراعا مستمراً .

أما ( فريزر ) فهو صاحب الانكار عن السحر البدائي والاسطورة البدائية وأن مذه كلها تـكمن في أساس أعلى النماذج والموارد الادبية .

أما ( ديوى ) فهو يرى أن قراءة الادب وكتابته ليست إلا صورا انفعالية

إنسانية يمكن أن تقاس بأى فعالية أخرى وأنها خاضعة للقوانين نفسها .

هذه المفاهيم الى قامت عليها نظرية نقد الآدب تكشف فى وضوح عسلاً الآساس المادى المغرق فى المادة الذى تعتمد عليه والذى يتعارض تعارض كاملا مع مختلف قيم الآدب العربي ومفاهيمه وأسسه حتى حين يتصل هذا الآدب بأخطر لمنحرافاته فى مجال الغزو والكشف ، وأخطر ما تحمله هذه المناهج هى إزدراء (أخلاقية ) الآدب واحتقارها والتخلى عنها .

### مراحل وليست مذاهب.

والمنهج الاجتماعى الذى كان أبرز المناهج فى مجال النقد الآدبى إنما يقوم على مفاهيم الفيلسوف دوركايم اليهودى الآصل والمادى النزعة . وقد استمدت نظريات تين وسانت بيف وبرونتير الى أغرقت نقد الآدب العربي مفاهيمها من الفلسفة المادية المدارونية التي ترى ( إن الإنسان بمواهبه ومعنوياته . إن هو إلا أثر من آثار البيئة بممناها الاجتماعي الواسع ولا يكاد يفترق عن الحيوان والنبات في انتفاء الحول وانعدام الإرادة ) .

فضلا عما أثبته ( تين ): من أن الفضيلة والرذيلة ليستا إلى حد كبير الانتاجا لعملية تلقائبة مثل الاحاض والقلويات وأنهما منتوجات مثل الوواج والسكر هذا بالإضافة إلى أثر نظرية النشوء والنطور الواضح الاثر في هذه المذاهبالادبية والتي تذكر إنسانية الإنسان وإرادته وقيمه الوجدانية والروحية وتشبهه بالحيوان الذي لاحول له ولا قوة والى تنظر إليه على أنه شيء تافه جدا في السكون وأنه تحت وحمة القوى المحيينة به ومن ثم فإن الإنسانية \_ عندها \_ ليست إلا نتاجا عارضا الوراثة والبيئة .

ويرى أكثر الباحثين أن (تين) قد اشتط فى اتجاهه المادى فى مفهوم اللقد الادبى إلى أن أصبح من موارد الحتمية التاريخية أو الجبر التاريخي وهذا هو المذهب المذى قدمته فى الجامعة المصرية القديمة (تليئو وكازنوفا)، ولا ريب أن هذه المذاهب فى اللقد الادبى تبدو معارضة لمفاهيم الادب العوبى وقيمه معارضة كاملة ولا تصلح لان تكون منهجا يطبق على الادب العربى القديم أو الحديث ؛ ومن

ثم فان كثيرا من الاحكام التي صدرت على هذا الادب لم تمكن صحيحة لانها اعتمدت في الاصل على مذهب لا يصلح تطبيقه على الادب العربي .

وكشف كثير من الادباء عن الخطأ البالغ فى التماس مفهوم (الكلاسيكية) أو (الرومانتيكية) أو (الواقعية) كذاهب يحاكم على أسامها الادب للعربى، ذلك أن هذه الاسماء ليست فى الحقيقة مذاهب بقدر ما هى مراحل تاريخية ظهرت فى عصور متوالية وفقدت مكانها واحدة بعد الاخرى، وأفسحت لمراحل أخرى جاءت بعدها نتتجة للتطور السياسى والاجتماعى فى بلادها، فلماذا تظل محتل مكان الصدارة فى الحكم على أدننا العربى بينما يمكن الادب العربى أن يشكل مراجعة أدبية ترتبط بتاريخه و تطوره السياسى والاجتماعى.

## الادب ودائرة الفكر:

ومن القضايا الاساسية التيهى بمثافة التحدى مسألة حربة الادب واستقلاليته أو تقرير مكانة من دائرة الفكر.

ولقد كان من أخطر المفاهيم الوافدة : الدعوة إلى فصل الادب عن دائرة الفكر ، وإعطائه الحرية المطلقة في القعبير دون الالتفات إلى مسؤولية الادب في المجتمع والاسرة وعلاقته بالدين والقومية , فاستطال الادب واندفع يشق طريقه إلى محتلف قطاعات الفكردون دليل واضحاو دراسة عيقة ، فقد تطرق الادباء وهم غير متخصصون - إلى بحالات التاريخ والفلسفة والعقائد والاخلاق ليصدروا فيها أحكاماً جريئة مستمدة من نظرتهم الادبية الوجدانيه والمناثرة بمداهب الغرب قي الحرية والكشف والانطلاق.

وقد واجه هذا الاتجاه معارضة وردا في سبيل تحديد دائرة الادب ودفع خطر التدآخل بين دوائر النشاط العقلي المختلفة وكف عدوان بعضها عن بعض وأشار كثير من الباحثين ومنهم فريد وجدى إلى هذه المحاذير التي جاءت تتيجة تدخل الادباء فما ليس من اختصاصهم من المباحث الدينية.

## الادب المكشوف:

لاريب أن أبرز ما يواجه الادب العربي من تحديات هو مذهب والنن

هذا المذهب الوافد الذي حمل لواءه المستشرقون ودعاة التغريب والشعوبية ، وهو يهدف إلى تصـــوير الغرائز وهو يهدف إلى تصـــوير الغرائز والأهواء في غير ما قيد وذلك باسم حرية الادب ، ولقد بدأ هذا الانجاء بظواهر ثلاث :

- (۱) الافاضة فى الحديث عن حياة بشار وأبى نواس والضحاك وغيرهم من شعراء الاباحة فى العصر المباسى ونشر الجوانب الشاذه من أحاديثهم وأسماءهم
- (٣) الاذاعة بمذهب حرية الادب والدعوه إليه والدفاع عنه وفق منهج
  علمى ذائف بدعوة أنه منطلق إنسانى أصيل.

وقد لقيت نظرية حربة الادب ومعارضة الاخلاق نقداً ودحضا شديدين مصدره تعارضها مع طابع الادب العربي أصلا. وكشف الباحثرن المنصفون عن أن حرية أبي نواس وبشار وغيرهم لم يكن مصدرها الادب العربي أو مفاهيم الاسلام الاجتماعية وإنما كان مصدرها تطلعاتهم الحسية وأهدافهم الشعوبية التي أرادوا إذاعتها والجهر بها لهدم مقومات الادب العربي الاصيلة وإعلاء مفاهيم المجوسية والاباحية التي كان الادب العربي قد تحرر منها بعد الاسلام.

وقد استغل بعض المكتاب في العصر الحديث هذه الاطروحات في سبيل توهين القيم الاسلامية والقضاء على الاخلاق والتقاليد والاعراف الاسلامية -بين يرون أنها تعوق الفن وتحول دون ترقى الادب . وقد دحض هذا المفهوم كثير من الباحثين وفي مقدمتهم المدكتور محمد أخمدالغمراوى حين قال: إن الفطرة كلها منشها واحد ، هو الله سبحانه وتعالى ، والعلم والدين كلاهما قد أجمعاعلى استحالة النناقض في الفطرة فاذا كانت هذه الفنون من روح الفطرة كما يزعم أهلها وجب الا تخالف أو تناقض دين الفطرة : دين الاسلام في شوء . فاذا خالفته في أصوله ودعت صراحة وضمنا إلى رذيلة من أمهات الوذا ثل التي جاء الدين لا يجابها على ودعت صراحة وضمنا إلى رذيلة من أمهات الوذا ثل التي جاء الدين لا يجابها على

الانسان حتى يبلغ ما قدر له من الرقى في النفس والردح ، إذا خالفت الفنون الدين في شيء من هذا أو في غير هذا ، فهي بالصورة التي تخالف بها الدين فنون باطله ، فنون جانب الحق ، ودايرت الحير وأخطات النظرة التي فطر الله الناس عليها والتي تريد الفنون أن تـكون منها في الصميم ، فاذا كان من شأن بعض من يعمل أو يكتب باسم الفن والادب أن يتجاوز في تأثيره بما سبق فيحول بين الانسان وبين ربه ويدخل عليه الشك في دينه بأي صورة من الصور ولاثي حد من الحدود ، كان ذلك البعص المعمول أو المـكمتوب باسم الفن . أو باسم الادب زورا وافكا من الفن والادب والفطرة والدين على السواء . فالمسألة في الادب اليست مسألة لفظ ومعنى فقط ، والكنها في صميمها مسألة روح : فريق يرياء أن يحمل روح الادب روحاً شهوانياً بحتا يتمتع صاحبه بما حرم الله لاما أحل ، لا يفرق بين معروف ومنكر . ثم يصف ما لتي من ذلك من لذة أو ألم أوغيرهما من ألوان الشمور ، ويخرج ذلك للناس على أنه هو الادب . وفريق يريد أن يحيا الحياة الفاضلة في حدودها الواسعة التي حدما الله و مظاهرها المختلفة في الفطرة كا طهرها الله لا كما دنسها الانسان ، والمقاييس الذي انتهينا إليه في الفن والادب في الصميم ، أليس روح الفن والادب ، الجال ، أليس الجال الفي : روح الجال الانساني .

## المصادر الزائفية

ولا يزال من أشد التحديات التي تواجه الادب المربى خطرا مسألة المصادر والرأى في كتب المحاضرات والنوادر وما سجله الرواة والقصاصين من أخبار ومل تصاح كمصادر علمية يمكن الحكم عن طريقها على الامم والمجتمعات حكما صادقاً لا شبهة فيه .

ومن اليقين الذي لا شك فيه أن كتبالمحاضرات وروايات القصاصين ليست مصادر علميه صحيحة وإنما هي مراجع زائفة اعتمد عليها خصوم الآدب العربي والفكر الاسلامي من أجل ترويج آراء كاذبة مضللة . ذلك أن هذه المؤلفات لم يكتبها علماء موثوق بهم ولم تسكتب حسب أصول العلم والبحث وإنما كتبت

حسب أصول العلم والبحث وإنما كتبت التسلية والترويح وقصدها جمع الفكاهات والنكات والاحاجى والقصص الصادق والـكادب لإغراق المجتمعات بالاوهام والاباطيل.

من عده ماكنب إسحق بن إبراهيم الموصلي وابن خرداذية والمروزي وابن المرزبان وكذلك ماكنبه أبو بكر الصولى الذي مات مستبراً بالنصرة لآنه روى خبراً زائفا عن على عليه السلام فطلبته الحاصة والعامة لفتله وله من السكتاب كتاب الاوراق في أخبار الحلفاء والشعراء . ومن هذه السكتب ثمار القلوب للتعالى فالثعالي مهما علمت منزلته في الادب فليست له منزلة ما في فن الحديث ونقد رجال الرواية وهو أديب يحبب الفكاهة ويروى النكتة . ومن هؤلاء الاصفهاني صاحب الاغاني الذي قال عنه النوبخي أنه أكذب الناس لانه يدخل سوق الوراة بن فيشترى منها كثيراً من الصحف ثم يحملها إلى بيته ثم تدكون رواتاته كاما منها .

وقد ظلت هذه المؤلفات بجهولة صائمة حتى جاء المستشرقون والمبشرون في العصور الآخيرة فكشفوا عنها وأعادوا طبعها وإذاعوها في العالم الإسلامي كله وأخرجوا أغلبها في طبعات فاخرة وأوعزوا إلى تابعيهم من دعاة التغريب الاشادة بها والنقل عنها واعتمادها مصدراً من مصادر التأليف .

وكان كتاب الآغان من أخطر هذه السكتب التي حاول بعض الباحثين أن يجملها من المصادر الاساسية للبحث الآذن بالرغم من أن العلماء الصادقين يرون بأن هذه السكتب تقصد إلى الفكامة والتسلية فكيف تسكون ميزانا يوزن به رجال الناريخ وتؤخذ منه تراجم العظاء.

واعتاداً على كتاب الآغانى أصدر الدكتور طه حسين رأية الذى قال أن القرن الشرق للهجرة كان عصر شك وبجون إعتاداً على شعر أبى نواس وبشار والضحاك وحماد عجرد بالرغم من أن هذا المصر كان حافلا بمشرات العلماء والباحثين والفقهاء ولا يمكن أن يحكم على عصر عن طربق قلة من هؤلاء المجان الذين كانوا معزولون عن مجتمعهم مكروهون في مجتمع حافل باليقسين والورع والزهد والاحتشام ، وكيف يمكن أن يكون هؤلاء هم نموذج المصر بينا يعيش في هذا

انجتمع: حسن البصرى وعجد بن إدريس الشافعي ومالك بن أنس وأبو حنيفة والنعمان ومالك بن دينار وعبد الله بن المبارك وربيعة الرأى ورابعة العدوية وابن شبرمة وهمرو بن عبيد والشعبي . والاعتباد على كتاب الآغاني في استخلاص هذا الرأى باطل: ذلك أن صاحب الآغاني يحدثنا في مقدمته بأنه قصد في كتابه إلى المهر والتسلية وقبل أن يقصد العلم والتاريخ ، أما شعر الما جنين وحياتهم فلا ينهضان دليلا على فساد عقيدة عصر وأخلافه ،

0 0 3

هذا جانب من التحدى الذى يواجه الأدب المربى فى دراساته ونقده ومناهجه.

أما الأدب المربى الحديث فان هناك تحديات أخرى تعتاج إلى بحث خاص

# قضايا الأدب في ضوء الاسلام:

ما يزال كتاب ألف ليلة وليلة موضع اهتمام الاستشراق، في محاولات متعددة اللإدعاء بأنه يمثل المجتمع الاسلامي وهي دعوى باطلة وزائفة ، فان القصص التي يتضمنها هذا المكتاب هى جماع أساطير وخرافات عرفتها بلاد فارس والهند وغيرها قبل ظهور الاسلام ، وما أضيف إليها من قصص بعد ذلك هي قصص يهودية أو من أحاديث طفولة الصموب، وهي في مجموعها تحاول أن تصور مجموعة من المفاهيم لا تمثل المجتمع الاسلامي بحال . وقد كانت ألف ثيلة من أهم الأعمال التي حرصت دوائر النشر والاستشراق على طبعها ونشرها بصورة أو بأخرى، في مُختلف الهلاد التي تتكلم العرمة ، وكانت جزءا من الخطة الي جمعت شعرا فارسيا قديماً يدور حول الحر والفسق والفجور ونسبته إلى عمر الخيام وقامت الدوائر الغربية بترجمته وإذاعته وجندتلة عصرات الادباء العرب لنرجمنه وإعادةصياغته وبعد أن نشرت ألف ليلة جاءأساتذة النقد الادبى تلاميذالاستشراق والتغريب اليجملوها هي وكتاب الاغاني مرجماً علمياً أساسيا للبحث في الادب مع أنها لا تمثل بأى مقياس من المقاييس دور المرجع العلمي، ثم جاء طه حسين فأخذ يج دد ألف ليلة في صورة حديثة ، فلما تتالت الحملات على ألف ليلة وفساد ا سلوبها وغلبة الاسلوب العاهى وطابع الجنس عليها ظهرت محاولات لتنقية ألف ليلة من هذه العبارات الساقطة والتركيز على طبعة جديدة ، أخلاقية ، ! وهو يضاً من أساليب المكر الشديدة الخطر وجاءت الدعوة أخيرا إلى أنه من كنوز النراث والفلمكلور.

ولقد بلغ من تركيز الاستشراق على كتاب ألف ليلة أن قال أحدهم أر ألف ليلة وليلة الكتاب الاول فى أوربا بعد الكتاب المقدس ، وذلك بعد أن صدرت منه مئات الطبعات التى تتناسب مع هذه جميع الاذواق والاعمار بل أنه طبع باللغه الفرنسية قبل أن يطبع باللغة العربية بمائة سنة ، عندما نشره المستشرق و تجرى المحاولات الجديدة لتقديم ألف ليلة مرة أخرى محررا من العامية والالفاظ الماجنة في نطاق الدعوة المتجددة إلى طرح سموم جديدة في أفق الادب العربي والفكر الاسلامي ويجيء ذلك مع إدعاء المستشرة بن بأن السكتاب عربي وان من قصصه من جرت حول صفاف دجلة والفرات والنيل وذلك نحاولة تمبيع حقيقة الركتاب الذي هو الحقيقة بحموعة من القصص الفارسية والحندية الوثنية قد أعيدت صياغتها على محو خادع وما كر .

وأبرز معالم أهميتها في نظر التغريب انها تقدم مجموعة ضخمة من الاساطير وأساليب السحر والاخاديث عن الجن والحرافات وكثير من مظاهر المجوسية واليهودية وللباطنية وهو جماع الركام القديم الذي قضى عليه الاسلام بعد ظهوره كافضى على الركام الفلسني الواني ولا عبرة بما يقال من أن ألف ليلة أشبه بالالياذة والانباذة فهذه كلها كلمات جوفاء لا قيمة لها .

وإذا كان اليونان والاغريق يفخرون بالالياذة والانيادة أو يفخر الهنود والفرس بتلك الكتب انقديمة فان المسلمون لا يفخرون بشيء من ذلك وغرهم الوحيد هوالقرآن الكريم: ذلك السكتاب الذي نقل البشرية من طفو اتهاوأ ساطير ها وخرافاتها إلى أسلوب الصدق والحق والتوحيد الخالص قا يفخر المسلمون والمرب بشيء غيره.

ونجد اليوم دوائر التغريب تحتفل بهذا العمل الذي يقوم به قدرى قلعجى فتفرد له المجلات العربية صفحات وصفحات ، وإذا كان قدرى قلمجى قد حرر نفسه من المغمب الماركسى فانه مع الاسف قد خر صريعاً مع الدعوة الشعوبية الى نعلى من شان الاساطير والحرافات تحت اسم الادب الشعبي أو التراث الشعب أو التراث الشعبي أو التراث الشعبي أو التراث الشعب المناز التراث الشعب المناز الشعب التراث التراث الشعب التراث التراث

وهم يهدفون من إحياء ألف ليلة وتجديدها إلى عدة أمور: منها إعراق الشباب المسلم الجديد في هذه الاساطير والوثنيات والخرافات المتداخلة من قصة

إلى قصة ومنها الادعاء بأن ما تحويه ألف ليلة هوصورة المجتمع الإسلامي وهي فرية سنكرة ومنها محاولة الادعاء بأن الادب العربي قام على أصول يو تانية وفارسية مع أن الادب العربي الاصيل رفض هذه الصور وأنسكرها كما أنسكر الفكر الاسلامي الفلسفات اليونانية والفارسية .

القد صنى الاسلام وكتابه القرآن العقلية العربية الاسلامية من جميع موروثات الونمنية القديمة وحررها منه تماما وفصل بين قيمة الرفعية ومفاهيمه الربانية ، ومنهجه القائم على التوحيد وبين كل هذا الركام القديم ، غير أن الثغريب يحاول اليوم إعادة طرح كل هذه السموم مرة اخرى في افق الفكر الاسلامي والادب العربي وذلك عن طريق دعاة يكتبون له دراسات لاحياء هذه الوثنيات القديمة وبعث الروح فيها وتقديمها بلغة العصر .

نشأ الشعر الحديث نشأة , لقيطة ، فقد خرج من أحضان الأصالة التي عرفها الشعر العرف المنظوم ، ذلك أن المذين التمسوه أسلوباً التعبيركانو في حقيقة أمرهم متغربون ، تابعون لمفهرم وافد من الآدب العرف الذي قام منهجه وطبيع ته الشعرية مختلفة عن النظم العربى ، وكاتوا من حيث المضمرن تسيطر عليهم فكرة الخروح عن القم والعنوابط والمعالم التي يدور فيها الشمر العربي الأصيل .

وكان أرز هذه المعالم التى اغرب فيها الشعر الحديث سيطرة الاسماطير والخرافات القديمة إليه والدعوة الملحة إلى إحيا. هذه الونمنيات وذلك حين أخذ برموز الصلبوالخطيئة وهي مفاهم نصرا نية وافدة ليس لها أصل في معينالئرات العربي الإسلامي ، فضلا عن الاحساس بالسخريه الواضح الحكل مقرمات الدين وألا خلاق وتبني نظريات الفن للفن وإعلان الجماليات على الاخلاق وسيطرة مفاهم الادب اليوناني والاغريق التي تركز على الجنس والحسد واللذة والدوران في فلك مفهوم سارنر النفسي وفروبد الفكري والجرى في طريق دوركايم الكاره في فلك مفهوم سارنر النفسي وفروبد الفكري والجرى في طريق دوركايم الكاره الفطرة والاسرة والوواج والراغب في الجريمة والاباحيه فضلا عن سيطرة الفكرة عن قصور المفاهم الاقليمية القومية العنبية والادبية على الوجدان الشعوى فضلا عن قصور المفاهم الاقليمية القومية العنبية و

نرى هذا واضحا فى أشعار صلاح عبد الصبور وادونيس وخليل حاوى ونذار قبانى والبياتى .

ولا ريب أن حصيلة الشعر الحديث قد أكدت أن هذا الانجاه بميد عسل الفطرة التي قطر عليها الادب العربي وأنه نبت لا جذور له ، وأن المتجربة التي احتضنتها قوى معينة ودفعت بها إلى إآفاق الصحف قد باءت بالفشل وانحدرت ولم تلبث أن مانت ، وقد كان ذلك نتيجة أمرين: أن النعبير نفسه هابط ومستواه الشعرى ضعيف وأنه ليس شعرا بالمعنى الحقيقي وإنما هو أقرب إلى عبث النشر وأهم من ذلك أن المضمون نفضه ماؤال تافها ومتدنيا وساذجا وطفوليا وإذا كان بعض هؤلاء يدعون أنهم إنما يصورون وأزمات الانسان، فاننا نقول لهم

أن كتاباتهم لا تدل على شيء من التجربة ولا من عمق المعرفة بآفاق النفس ، ولا من التأمل العميق المذى عرفه الشعر العربي الاصيل ، ذلك لان العلم إنما يأتي من منابع ، فأين منابع أمثال هؤلاء السنج الاغرار المذين لم يلبث أحدهم أن أمسك بالقلم فكتب شسعرا ، وأين آفاق التجربة النفسيه عند جماعه الماديين والاباحيين والشعوبيين وليس لهم رصيد من الحسكمة أو العلم أو الايمان بالغيب أو معرفة عوالم النفس والروح والمعنويات والقيم التي تصمتع الانسان .

وليس من , بيب أن وراء الدفع لهذه الموجة المنحرفة قوى تهدف بها إلى تحقيق غايات بعيدة من التأثير في البيان العربي الاصيل واللغة العربية الفصحى ، وهدم عامود الشعر الذي هو الله قي الثاني للبلاغة العربية ، والهدف هو إشاعة روح العاميات وتخلخل البناء القوى المتين الذي يقوم على مستوى بيان القرآن وبلاغته وذلك للحاولة إلى الجاد/حاجز باستحداث أساليب عامية الزلة تفصل العرب عن إطار القرآن والسنة .

ولا ريب أن بعض قادة هذه الحركة هم فى تقدير كثير من الباحثين من الشعوبية وقد ساوقت هذه الحركة ارتقاع الهد الماركسى فى البلاد المربية غير أنها لم تستطع أن تقبت بعد ان تحطمت الايدى التى كانت ترفعها وتحميها ولو كانت لها أصالة حقيقة لئبت واستمرت.

## (4)

# حيران وأطروحه المهجرين في الغريب

أعلنت هيئة اليونسكوأن عام ١٩٨١ مهو عام جبران خليل جبران ، وكتب كثيرون في صحف مختلفة عن شخصية هذا الاديب الماروني المهجري، الذي شكل هو وجماعة من أصحابه في و بوسطن ، جماعة أدبية كان لها دورها في طرح مفاهيم مسمومة وتغريبية عن اللغة الغربية ، ومفاهيم الاخلاق والقيم عن الشراث الاسلامي وقد حاوات هذه الجماعة إحداث فغة توراتية بديلة لفصاحة اللغة العربية القرآنية ، حلت لواء أفكار و نيتشه ، التي تحمل فكرة قتل الضمفاء وقد حلت في هموعها روح الشاؤم والنفخ في بوق التمرد والعصيان وإحلال روح الشك على اليقين ، والتمرد محل السهاحة .

وكانت هذه الهدرسة قد انطمست معالمها منذ وقت طويل ، وكشفت حركة اليقظة عن فسادها فما معنى إعادة الهدءوة إلى إحياء كتابات جبران وإعادة طبع كنبه فى ثوب أنيق واستغلال أدوات الاعلام عاما كاملا ، إلا أن يكون الهدف هو إعادة طرحهذه المفاهيم مرة أخوى فى أفق الفكر الاسلامى والادب العربي.

0 0 0

والواقع أن مقياس أصالة أى لون من ألوان الادب هو افترابه من مقومات الامة وقيمها وانصاله بذاتيتها ومزاجها النفسى ، فما هو موقف الادب المهجرى وكتابات جران بالذات من هذه القاعدة، وهل هو لون أصيل ، بمثل النفس العربية ويصدر عنها ويعبر عن مشاعرها ويلتمس خلفيه أساسية من قيمها رجوهرها ؟

الواقع أن أدباء المهجر الثلاثة العكبار : جبران خليل جبران وميخائيل نعيمة وأمين الريحاني مم القادرون على الاجابة عن هذا السؤال :

لقد اعتمد الادب المهجري على هناصر عدة:

أولا: الحلة العنيفة على اللغة والدين ومقومات المجتمع العربي:

ثانيا: استمد المهجريون أسلوبهم من الشمر المنثور الامريكي الذي يمثله (ويتمان) واستمدوا مفاهيمهم الاجتماعية من ونيشته ، ومذهب وحدة الوجود واللا أدرية .

ثالثاً : عرفوا بالثورة على الالوهية والافراط فى الاباحية وإدخالها مرحلة التصوف ومهاجمة القيم الاخلاقية فى الحب والزواج .

رابعا : حاولوا تغيير قيم الادب العربى بإدخال أسلوب جديد مستغرب يصادم مفاهيم البلاغة ويعلى عليها صيغة التوراة والمجاز الغربي .

خامساً : تغلبت غندهم النظرة العالمية المغرقة فى الاعمية والتبعية ، على النزعة القومية المناضلة فى سبيل الحربة والقوة .

سادسا: الاسراف في الجانب الرومانسي الملىء بالظلال والحالم الومزى المغرق في العاطفة والخيال المضاد الطابع النفس العربية الجادة العقلانية .

ويمكن القول بأن المدرسة المهجرية (الشمالية) كانت ثمرة من ثمار الارساليات النبشيرية التيوردت لبنانوسيطرت على وجود النعليم والثقافة فيه، ثم كان لهذه الثمار اتصالها بالمدارس الغربية وخاسة مدينة بوسطن ـ التي انخذها المهجريون مقرا لهم ـ وهي من قديم مقر الارساليات النبشيرية في الولايات المتحدة، فلما صدرت عن أدبها الجديد تلقفته أيدي رعاة الغزوالثقافي وعملت على إذاعته والدعوة إليه بوصفه لوناً جديدا من ألوان الادب العربي المتسم بالمنصرية الاقليمية والجرأة وذلك في مواجبة المدرسة العربية الاصيلة التي كان يقودها المنظوطي وغيره من الادباه .

والواقع أن الادب المهجرى إنما يمثل صرخة الغريب المهاجر المؤثر لقيم. الغرب وفنون أدبه وابيس فيه طابع العربي المؤمن بوطنه وقيمه .

كما اتسم الادب المهجرى بطابع الفاق والتمرد والتحرر من قواعد اللغة ومن قيم المجتمع ، والتقليد المغرق الآداب الاجنبية القائمة على الدكتابة والاستعارة والموسيقى والخيال والروزية .

ولعل أصدق ما يمله الادب المهجرى ما كتبه و جبران خليل جبران ، نفسه عام ١٩ ١٩ أى بعد أربعة عشر عاما من بد. كتاباته عام ١٩ ١٥ قال فى خطاب إلى أميل زيدان: وأن فتكرى لم يشمر غير الحصرم، وشبكتى مابرحت مغمورة بالماء ومن الحق أن أسلوب جبران قد بهر كثيرا من الشباب وسرى سريان النار فى الحشيم فى نوعية معينة منهم، والكن سرعان ما انظفاً وفقد أثره، وذلك لمصادمته للنفس العربية وهمار منته لمنهجها وتضاربه مع مزاجها النفى والاجتماعى ذلك أن جبران كان إقليميا منرقا فى الاقليمية، باحبا هسرفا فى الاباحية، وقد حاول فى المكثير من نبراته محاكاة مزامير داود ونشيد سليان وسفر أيوب حموال فى المكثير من نبراته محاكاة مزامير داود ونشيد سليان وسفر أيوب ومراثى ارميا وتخيلات أشعيا حيل حد تعبير ميخائيل نعيمه عنه حدث كان أسلوب التوراة هو المثال الادبى الاول الذى تأثر به وقد حفلت كتاباته بمجموعة أسلوب التوراة هو المثال الادبى الاول الذى تأثر به وقد حفلت كتاباته بمجموعة مناهور والتمبيرات النمى استقاها من الاسفار القديمه، فهو يقدم أشباه الجلوا الظروف

كما أشار كثير من مترجمي سيرنه إلى أنه يعد حرمان الكنيسة له وهو في العشرين من عمره — على أثر قصيدته التي هاجم بها الاديان — اندفع في طريق إحياء مجد فينيقيه وحضارة المكلدانين :

وقد أشار فى خطاب له مر بوسطن ١٩٢٠ اصديقه نخلة إلى هذا المعنى فقال . إن القوم فى سوريا يدعوننى كافرا ، والآدباء فى مصر ينتقدوننى قائلين : هذا عدو الشرائع القديمة والروابظ القديمة والتقاليد القديمة وهؤلاءالكتاب يانخلة يقولون الحقيقة لانى بعد استفسار نفسى وجدتها تبكره الشرائع . . . .

بل لقد صور جبران مفاهيمه وانحرافاته في مقال مطول استهادعلي هذا النحو:

- و هو متطرف بمبادئه حتى الجنون . .
- و هو خيالي يكتب ليقسد أخلاق الناشئة ،
- د لو انبع الرجال والنساء المتزوجون وغير المنزوجين آراء جبر أن فى الزواج لتقوضت أركان العائلة وانهدمت مبانى الجامعة البشرية وأصبح هذا العالم جحما سكانه شياطين . .
  - و قهرا عما في أسلوبه المكتابي من الجمال فهو من أعداء الانسانية ، .

ه هو فوضوى كافر ملحد، ونحن ننصح لسكان هذا الجيل المبارك بأن يفبذوا تعاليمه ويحرقوا مؤلفاته لئلا يعلق منها شيء في نفوسهم ، .

وهذا ما يقوله الناس عنى ، وهم مصيبون ، فانا منطرف حتى الجنون ، أميل إلى الهدم ميلي إلى البناء، وفي فلمي كره لما يقدسه الناس ) وحب لما يأبونه ، ولو كان بإمكاني استئصال عوائد البشر وعقائدهم وتقاليدهم لما ترددت دقيقة ، أما قول بعضهم : أن كناباتي وسم في دسم ، فكلام يبين الحقيقة من وراء نقاب كثيف فالحقيقة العارية هي أنثى لا أمزج السم بالدسم بل أسكبه ضرفا غير أنتى أسكبه في كؤوس نظيفة شفافة .

و أما الذين يعتذرون عنى أمام نفوسهم قائلين: و هو خيالى يسبع مرقرفا بين الفيوم فهم الذين يحدقون بلمعان تلك الدكروس الشفاقة منصر فين عما في داخلها من الشراب الذي يدهونه (سما) لأن معدتهم الضعيفة لا تهضمه . قد تدل هذه المواطأة على الوقاحة الحشنة ولكن ليست الوقاحة بخشو نتها أفضل من الحيانة بغمومتها ، إن الوقاحة تظهر نفسها بنفسها ، أما الحيانة فترتدى ملابس فصلت لغيرها ، .

هذه الاعترافات الجبرانية (وحدها) كفيلة بأن تدكشف كل شيء وتجيب على للمؤال الذي يتردد: لماذا يهتم اليونسكر بجبران هذا الاهتهام ، ويوحى ذلك بأنه وواحد ، من هو لاء الذين وقعوا في شبكة التغريب فكان صيدا سمينا ، حاولوا به تغيير القيم والمفاهيم : أنه صفيعة النغريب والغزو الثقافي ، ومن هنا فهم يودون إعادة الحياة إليه في مواجهة الصحوة الإسلامية . كاأن عده الاعترافات الجبرانية تكشف في وضوح عن طابع غريب عن الآدب العرب وعن القيم الإسلامية والمزاج النفسي الذي عرفه المسلون والعرب؛ أنه طابع دخيل مسرف في التحدي والمنزاج النفسي الذي عرفه المسلون والعرب؛ أنه طابع دخيل مسرف في التحدي والمنابع الغرو الشقافي الذي يدفع جبران ويرسم من وراء ذلك أهدافاً وغايات .

ومع ذلك فقد سقط أدب جنران ولم يحقق النتائج التي عول عليها دعاة التغريب . فإذا رجمنا إلى حياة جران نفسه لوجدنا تفسيرا واضحاً لاتجاماته

الادبية ؛ وقد عرض لهذه الحياة اصدق أصدقائه ، ميخائيل نميمه ، ف كتابه عنه ، كما أفاض في ذاك كل الذين أرخو لحياته ، فقد كان أبوه ميالا إلى حياة اللهو والشراب سكيرا مرحا ، وكانت أمه مريضة ، وإخواته كن مرضى بنفس المرض الحبيث وأنه بدأ حياته بقراءات بسيطة فحفظ مزامير داود وأم يستطب قواعد للغة العربية من صرف ونحو ، ثم قصد إلى ( بوسطن ) دفعاً لشقاء الميش وضيق ذات البيد مع أخيه وأختيه ( بطرس وماريانا وسلطانة ) حيث تعلم اللغة الإنجليزية ولم يكن يعرف من العربية إلا حروف الهجاء ، وأم يلبث أن عادل بيروت للنوود من اللغة أجدادى إلا المفاو باءها ، ولا أعرف من بلادى إلا مسقص رأسى ، ومن المرورى أن أدخل مدرسة في بيروت لا تعلم لغنى على الاقل .

ثم توجه جبران إلى الاساطير والميثولوجيا ، وكانت التوراة في ترجمتها العربية الركيكة هي المسكون الاول لاساويه السكناني ، وكانت التوراة قد ترجمت باللهجة العامية فلما التزم بها المهجريون لم يستطيعوا إعطاء الاسلوب العربي حقه من البيان ، ومن أجل قصورهم هذا هاجموا الاسلوب البليغ ومانت الام وسلطانه وبطرس بنفس الداء ويقيت ماريانا تعمل لقطعمه .

ولمعرفة شخصية جبران التي صدر عنها أدبه لا بد من أن نعرف مواريثه وأحواله في درافعه الحقيقية. كذلك فقد كان جران مربضاً ، تزاحمت عليه الامراض منذ وقت مبكر وحملت رسائله صراخا عاليا منذ وقت مبكر ف حسابه ، عاداهمة من الامراض : يقول : القلب يسارع في الوجيب، تسمم في المعدة داء النقرس، الانفاس تصبق مها الرئتان .

مثل تلك الشخصية بنلك الورائيات والتكوين الاجتماعي ، هي شخصية مهزوزة مريضة عقليا واجتماعيا وجسديا ولا تصلح بتدكوينها ولا بعقائدها لان تأخذ مكان الصدارة أو التوجيه فيه ، وإنما هو الغرور الذي صور له عندما كنب كفابه والذي ، أنه هو النبي نفسه ، وقد استنكر ميخائيل تعيمه : أن يصور جبران نفسه نبيا ، ولو تحت نقاب من النمويه الفني ؛ وليس يسم أحدا إلا

أن يستكرُر عذا الشطط غير أن حياة جبران تفسرة وتجعله غير مستغرب من مثله ، وإن كان فى ذانه مما يستهين على حد تعبير المازنى الذى بقول : « إن جبران كان يشعر فى سريرته بنقص وبتمرد عليه » .

ومن اهتزاز شخصية جبران: أنه كان يدهى أنه حاز شهاءة الامتياذ من كلية الفنون الفرنسية ، وسمى عضوا فى جمعية الفنون الفرنسية ، ونال عضوية الشرف فى جمعية المصورين الانجليزية ، يبنا لم ينل شيئا من كلهذا ويرى ناقدوه أنه يناقض نفسه فى الاعلان جذه الا كاذيب بينا يدعى ، أنه يكره المتقاليد الني يحرص عليها الناس ، فاذا هو أشد منهم تهاالكا علها .

ولما فتن بالفياسوف ( نيتشه ) ظهر هذا الافتنان في كنابه الذي قلد فيه أسلوب نيتشه في كتابه ( هكذا تكام زرادشت ) وقد بلغ أثر نيتشة في نفسه أنه صار يخبط من أن يكون مسقط رأسه بلاة صغيرة ( بشرى ) في بلد صغير ( لبنان ) ،

وكان يقول أن مثله يجب أن يكون قد ولد فى بلد عظيم كالهند مثلا، ولذلك فانه عندما طلب إليه (نسيب عريضة) بعض المملومات عن حياته انشرها فى بجلة الفنون قال أله ولد فى بومباى بالهند .

ويجمع الكتاب على أن أثر ( نيتشه ) في أدبه كان بعيد السوء ، وأن كتاب ( نيتشه ) : هكذا تكلم زرادشت : قد أعطى جبران تلك المفاهيم المتحرفة التي أذاعها زرادشت مؤسس المجرسية : يقول نعيمه : وما عرف جبران نيتشه حتى كاد ينسى كل من عرفهم قبله من الكتاب والشعراء ، وعلى قدر ما كان يطيب له أن يختلى يه ، كان يلذ له في البدء أن يحدث غيره عنه وأن يهدى معارفه وأصحابه إليه ة حتى أنه قال أن كتاب وهكذا تكلم زرادشت ، في نظرى وأصحابه إليه ة حتى أنه قال أن كتاب وهكذا تكلم زرادشت ، في نظرى أعظم ما عرفه كل العصور ، وما استأنس جبران بزرادشت نيتشه بيحتى أحس بوحدة أقسى من ذى قبل تكنفه اينها سار وبغربة تفصله عن ماضيه إلى حد أنه صار يخجل أمام نفسه من كل ما كتبه وصوره في ذلك الحين .

وأشار ( نعيمه ) إلى أنه افتتح عبده الجديد بمقال أطلق عليــه إمي

( حفار القبور ) جزى فيه على مهج الزرداشتية ، وبدأ جبران المتقمص فى جسد رجل محب العزم والقوة ، لقد سكر جبران بزرادشت وسكر أكثر من ذلك عا قاله فازداد به شهرة فى العالم العربى :

وأخطر ما دعت إليه النزعة المهجرية الوافدة على الأدب المرى هي محاولة تحويل و الجنس، إلى نوع من القداسة وتجويل (الشهوة) إلى صوفية فقد قام أدب جبران زعيم هذه المدرسة على ثلاث دعائم:

( لذة الجسد ـ الحب الشهواني ـ المرأة المارية ) .

وقد تأثر في ذلك على حد قول النقاد بمزامر داود والحياة في باريس ، ومن ثم أعلن سخريته بكل القيم المثل ودعا إلى الاستسلام لسلطان الغريزة والعاطفة الجنسية ، وقد راجع كشير من الأدباء وآثار جبران ، وأجمعوا على أنه يتميز بمدم الاكتراث بالاخلاق في بحثه عن لذة الجسد والحروج عن قواعد الدين ، وقال عنه ( الآب الزغي ) في بحث نشرته المشرق المسيحية : أنه يهدم صرح الديانة المسيحية وينبذ جميع الآديان وأنه كثير الآلية ولـكن ليس( الله ) بينها ، وأنه يدين بمذهب: عبودية العقل والآراء الشهوة الحيوانية وأنه هادم السلطة المدنية. والسلطة الدينية والأسرة ، وأنه ذعا في كل كتاباته إلى والحب المحرم ، والعشق السرى ، والفحش ، يقول : أجل : جبران ينادى بحلاوة المرأة العارية واذة طعمها ، وما هذاسوى الشهوة الجسدية المتجسمة ، ويصرح بأن الجنة قائمة لهذا الحب، وأنه يدعو إلى إحياء الفرائز وتغليب الحب الجذبي. ويقول الآب الزغي: أن جبران هو مصور الاجسام العارية وكاتب الشهرة المطبقة من كل قيد ، ولا عبرة عنده بالمقل ولا بالواجب حتى يصطدمالهوى بذلك الواجب، وايس في موسيقي الأدب الجبرات سوى طبول تدوى في فراغ أصواتها حـ وتذيع ضجة البلاغة اللفظية والكلام الطنان الذي يززر في الآذن تأثيراً قويا ويصل بالاقسان إلى عالم الدوخة والانذمال، فهو معجب بالزوجة التي تركت روجها واتبعت قلب حبيبها ، طروب بالانفصال الجنسي ، شفيق بالمرأة المستسلمة إلى خادمها المفترى ، هذا جبران الذي يسكب السم الآخلاتي في

كؤوس نظيفة شفافة \_ على حد تعبيره \_أن مفظم كتاب الغرب في موضوع الميول القلبية والشهوة الإنسانية وتسكربسها لم يبلغوا من الفساد الاخــلاقي والإباحة ما بلغه الادب الجبراتي ، فهو قد حول مزامير التوراة من دعاةالفضيلة إلىدعاة الرذيلة وفي كناب ( النبي ) يصور جبران نفسه على أنه المصطفي الختار الحبيب وجبران لا يعتقد إلا بالإنسان وجمال جسده العارى وشهواته وأسراره وجبران دينه والجسد، الذي بشر به في العالم العضرى ، فلاقاه أبناء العالم الجديد ريحانة فينانة وافقت ميولهم حين يقول الهم: ثيابكم تحجب الكثير من جالكم ولكنها لا تستر غير الجميل، يالبتكم تستقبلوا الشمس والربح بثياب بشرتكم عوضا عن ثياب مصانعكم ( النبي ص ٤٦ ) ، ولهذا كله احتم الغرب بأدب جبران ونشره وأحاط شخص جبران بتقدير عجيب وخاصة حين أعلن جبران صراحة أنه يكتب لنفس الناشئة ، وكان لادب جبران أبعد الآثر فعلا في جيله ، وخدم به للغزو الثقافى خدمات لم يكن في مستطاع التغريب تحقيقها لولا كتابات جبران ، فقد عمل في ( سبيل تهديم الاخلاق ونسف أركان الدين وتحطيم قيو دالشريمة) عملا ضخما بارزاً ، ولقد حاول النفوذ الاستعماري المسيطر على الادب العرفي أن يجيي جبران بمدموته إوأن يبعث حوله هالة من ألقداسة التواصل آثاره طريقها إلى نفوساً لاجيال ، والكنه عجز عن تحقيق هذا الآثر وسرعان مامات أدب جبران ورقط.

ومن الحتى أن الآدب العربي يأصالته وذاتيته الحاصة قد أسقط ( جبران ) وأحيا ( المنفلوطي ) منذ اليوم الاول الذي تصارع فيه الادبان فقد كان أدب جبران هو أدب التوراتية والفيبيات والميوعة والظلال وهذه ألوان لا يقبلها الادب العربي في بساطة ويسر ، أما أدب المنفلوطي فقد كان مستلهما من مزاج الامة العربية والنفس العربية الاسلامية قائما على أساس البلاغة القزآنية التي تمثل الاصالة في مسار الادب العرب و تطوره عبر المعصور وحتى العصر الحديث .

أسلوب جبران أسلوب الحيال والاباحة والهدم ومعارضة الاخلاق والعقائد، فهو معارض لطبيعة النفس العربية والمزاج العربي، أما أدب المنفلوطي فكان موازيا لهذه النفس حتى قبل: أن قلب جيل كامل من دمشق إلى فاس قد خفق (م ـ ٨ المد الإسلامي)

من خفقات قلم المنفلوطى ، غير أن هناك عاملا هاما لا يمكن إغفاله كان بعيد المدى في تزكية الادب المهجرى وإعلائه هو أن الصحف المصر ة كانعافي أيدى المارونيين اللبنانيين دعاة النفريب (المقطم والاهرام والهلالوا افتطف) وكانت جميعا تعلى من شأن المهجريين وتزجى إنتاجهم الهابط في مواكب من الاعلان والتقريظ.

ولقد كان أسلوب الشاميين في مصر والمهجريين في بوسطن الا يرضى الدوق المرن وقد سجل ذلك ( هاملتون جب ) في تقريره حيث قال : أنهم ام يكن باستطاعتهم أن يفعلوا ذلك ، وعجزوا أن يحلوا المشكلة النفسية لانهم كانوا نصارى كما عجزواعن أن يحلوا المشاكلة النفسية لانهم كانوا العروبي كاعجزواعن أن يحلوا المشاكل الاسلوبية ثم قال: أن أصول الاسلوب العروبي المربى قد صاغها العرب على غرار النماذج المربيه الاسلامية وعلى رأسها جميعا القرآن السكريم والحديث ( من كتاب دراسات في حصارة الاسلام لجب) وهكذا برى أن إعادة إحياء جبران مرة أخرى لن يحقق شبئابعد أن اتسعت دائره الاسالة وعقت مفاهيم اليقظة الاسلامية وتبينت أهداف التغريب والشعوبية والغزو الثقافي ووضحت .

# ٣) في مواجَهة الاستشراق

- (١) في مواجهة الاستشراق والتغريب
  - (٢) الاستشراق في طور جديد
    - ( ٣ ) تحديات الاستشراق

## فى مواجهة الاستشراق والتغريب

إن خطة الاستشراق في احتواء الفكر الإسلامي ( ثقافة ولغة رتاريخا ) هي من التحديات الخطيرة التي مازالت تواجه المسلمين على مطالعالقرن الخامس عشر، وهي ولا ريب هن المقبات التي ثواجه حركة اليقظة الاسلامية في مرحلة التهضة التي دخلت إليها اليوم .

ولمل أخطر المواقف هي ما حاولتة حركة الاستشراق من إدخال تفسيرات باطلة على حقائق الاسلام التزويرها وتزييفها ومن ذلك ما حاوله مرجليوث اليهودي في أمرين هامين كان لهما أكبر الآثر في احتواء الفكر الاسلامي المعاصر وهما المؤامرتين اللتين حل لواتهما على عيد الرازق وطه حسين حين أحد بحثين أحدهما عن الحلافة الاسلامية استأثر به على عبد الرازق وترجم له وقدمه باهم مع إضافات خفيفة وبحث انتحال الشعر الجاهلي الذي نقله إلى العربية طه حسين وجعله أساس كنابه المعووف بالشعر الجاهلي الم بالآدب الجاهلي وما حرى هذا الكتاب هن أراجيف وسموم وزيوف ما زالت تتردد إلى اليوم كمسلمات وهي من الاخطاء الكاذبة التي حاول بها الاستشراق اليهودي إلى تدميراً كبر حقيقتين في عن الاخلام وهو تزييف مفهوم الحلافة الاسلامية وإلى فصل الآدب عن الفكر وإعطائه حرية الالمطلاق في مجالات الاباحية وهدم الآخلاقي وإلى إنسكار والمعابية والمديم والادعاء بأن هذا الرابطة الحقيقية بين الشعر العربي العربي الجاهلي والقرآن الكريم والادعاء بأن هذا الشعر وضع بعد الاسلام.

وهناك من عمل الاستشراق دائرة المعارف الاسلامية الموضوعة الآن بين أيدى المفكرين للسلمين وبها عشرات المصطلحات المضطربة والفاسدة التوجيه والتعليق على أن المستشرقين قد وضعوا كتبا لها صفة العلم ، في مختلف المسائل الاسلامية تدرس في بعض الجامعات العلمية على أنها صورة صحيحة لمسائل الاسلامية الاسلامية من أحكام وقواعد جا. بعضها محرفا وبعضها لمسائل المسريعة الاسلامية من أحكام وقواعد جا. بعضها محرفا وبعضها

لا يفيد حكم الشارع ثم يوقع في تحريف مدلولاتها ومعانيها على تحو يتعذر معه فهم أحكام الإسلام على وجهها الصحيح .

أما دائرة المعارف الإسلامية فإنها تجمع عشرات الإسرائيليات والتفسيرات الوائفة فتضمها في تفسير النص الإسلامي. وخاصة في انحرائها نحو مفاهيم التوراة التي كتبها أحبار اليهود ومن ذلك أنها تأخذ القصة اليهودية للمهد القديم في خلق آدم فتجعلها مصدراً لقصة آدم في دائر تمعارف إسلامية وتجعل وجهة نظر اليهودية في قصة إبراهيم وأبنائه إسماعيل وإسحق فتعليها على مفهوم القرآن الذي يمثل حقيقة هذه الفصة ومذا جزء من محاولة الاستشراق اليهودي في إعطاء فيكرة زائفه هي أن فلسطين كانت بهودية قبل الاسلام مع تشوبه الفتح العربي وهناك المحاولات المتعددة لأبراز أسماء الشعوبيين والمدارقين واضفاء صفة البطولة والمسلم عليهم، أمثال عيلان الدمشتي الذي يقدمه بعض الشعوبيين على أنه من الثوار المسلمين.

وهناك الاهتهام بالفلكلور والمواويل الشعبية وبحاولة القول بأنها تحمل مفاهيم اجتماعية حقيقية للسلمين في مجال الثأر والشرف والفوارق الدينية والطائفية والمستويات والمكانات الاجتماعية مع فساد هذه المقايس والصحيح إن الشس الإسلاى والادب العربي في صوره البيانية العليا هو أصدق تعبير عن النفس المسلمة وأهمق أداء وأخلد على الزمن.

ويصدق فى مذا ما قاله فيليب حتى حين قال: لقد عجز المفكر الغرف (عن طريق الاستشراق أو خارجه) على إصدار أحكام سليمة أو علية أو بعيدة عن الأهواء عن الإسلام وتاريخه وعقيدته ، فقد أقبل الاورى كقاعدة على دراسة الإسلام أما لتنصير المسلمين أو لحدمة المصالح الاستمارية وكان لنمصب الغربيين القوى وحماستهم الدينية وجهلهم المطبق أثره الفعال أيضاً ، وكان استمرار تداول الاساطير الغربية عن الذي وعداء النصارى لديانة توسعية منافسه وما خلفته المحروب الصليبية من ذكريات مويرة إلى جانب ما بعثته قوة الاعبراطورية العثمانية المتماظمة من مخاوف مانعاً حال دون قيام دراسة موضوعية متحررة للإسلام.

وقد وجه كثير من الباحثين النقد الكاشف لمناهج الاسقشراق فى كل مجال وخاصة فى جال التاريخ المصنفات الموجودة من كتبالتاريخ إلى كتبها المسقشرقون وأتباعهم ارتمكب كتابها أخطاء فى سرد وتحليل الاحداث والوقائع الناريخية ، التى وضعها بعض كتاب اليهود فى القرنين ١٨ و ١٩ وأوائل العشرين .

وأخطر ما فى هذه السكتابات آنهم أخضعوا تاريخ الإسلام لمفهوم المسيحية وتفسيراتها ثم أخضعوه لتفسيرات المادية الغربية ثم التفسيرات الماركسية تعرف الآن من كل كانت محلمة .

كذلك حاول دعاة القومية تفسير التاريخ الإسلامي تفسيراً يصور الإسلام على أنه حركة قرمية : أو حركة ديمقراطية أو حركة اشتراكية وكل ما ترتب على ذلك من دراسات فهو منحرف وخاطي. كذلك فقد أخطأ الذين أخضعوا مفهوم الإسلام للفلسفة وعلم الكلام .

لقد كان أبرز أعمال الاستشراق مي إنمارة الشكوك حول خس قيم أساسية :

الدين الحق ( الاسلام ) : وقدرته على تحقيق الآمن والسلام والرحمة والعدل والآخاء البشرى .

اللغة المربية : وقدرتها على التعبير وأداء دورها في دصر الحضارة الغربية .

الحضارة الاسلامية : والقول بأنها بحمات من الاقتباسات عن الحضارات السابقة لها .

القيم والاخلاق: والقول بأنها عادات وتقاليد وليست أصولا ثابتة .

التاريح الاسلامى : تشويمة وتزويره :

وقد خرجت أوربا من حركةالاستشران بنتيجة هامة (على حد يعبر عنه الدكتور إبراهيم العدوى) وهى أن العالم الاسلامى أمة عريقة فى حضارتها وأن السيطرة عليها لا تسكنى لتحقيقها الغزو العسكرى فحسب ، ولـكن يجب أن يسير إلى جوار ذلك غزو فكرى يستهدف روح الامة وجذورها . لقد أدركت أن العالم الاسلامى سوف بقاوم الغزو العسكرى وأن أسلحة المقاومة لديه سهلة

ميسورة من حيت الفداء والاستشهاد ولذلك كان لابد من دعم الغزو العسكرى الفضاء على العوامل النفسية التي توجب المقاومة وهدف الغزو الفكرى هر مسخ شخصية الآمة ومنع الاصالة والابداع فيها حتى تتوقف عن النمو ولذلك عمدت إلى تحريف المقومات الفلمية والحضارية للبلاد العربية إذ ركز نقر منهم جبوده لاعادة كتابة التاريخ والحضارة محاولين توجيه البحوث توجيها استمارياً فأنكروا على طاء العرب القدامي الاصالة الفكرية بهدف إسقاط مرحلة هامة من مراحل التطور الحضاري الافساني وذلك بإغفال شأن الحضازة الاسلامية صاحبة الفضل على نهضة أوربافي مطالع العصور الحديثة ، كما تسللوا لنبحث عن العاميات بهدف أن يجتقر المواطنون لغتهم العربية والنشدق بلغة المستعمر كما فشروا (التفتيت) وهو أخطر سلاح يشهده أعسداء العرب والمسلمين وإثارة النزعات القديمة وهو أخطر سلاح يشهده أعسداء العرب والمسلمين وإثارة النزعات القديمة والفرعونية ، الفينيقية ، البابلية ) وخلق الوطنيات الضيقة .

ولا ريب أن من أخطر التحديات التي تواجه النهصة في مطالع القرن الخامس عشر الهجرى هي تلك البعثات التي ترسل بها أينا ثنا إلى الغرب ، فان وراءها محاذير خطيرة يجب أن نواجهها قبل أن تقرر هذه البعثات . ذلك أن ابنا ثنا أولئك يجب أن يكونوا على قدر كبير من الفهم لدينهم وقيمهم وتاريخهم ولنتهم وترآثهم وأن تكونوا عالمين بتلك المحاولة الخطيرة التي تستهدف احتوائهم وصهره في بوتقة الأيمية العالمية ليحدروها ، ذلك أنهم إنما يواجهون أقراما من عتاة المستشرفين وأغلبهم يود وإن لم يكونوا فهم تلمود ون صهيونيون فكرا ، وعلى كراهية وحد شديدن للاسلام .

ولعل من أخطر التحديات التي تواجهنا في هذه المرحلة أن نرسل أينائنا ليتعلموا اللغة العربية والاسلام في السريون وهارفارد وبرنستون وكلها مغاقل للاستشراق اليهودي فكأننا إنما نرسل أبنائنا المسلمهم إلى مصير خطيروهو أن يودوا إلينا وأمانتهم للغرب والفكر المادي والتلمودي أشد وأكبر من أمانتهم لفكرنا الاسلامي وما قيمة أن يحصل أبنائنا على أطروحة الدكتوراه في الشريعه الاسلامية واللغة العربية وقد قبلوا غير مفهوم الاسلام الصحيح وإذا بهم يعطوا أبنائنا عفهوم أعداء الاسلام .

ولعل من أخطر المحاولات التي جرت أخيرا لاحكام قبضة الاستشراق

على ف كرنا وتراثنا تلك الدعوة إلى وجهت إلى طلاب الاستشراق أن يتعلموا اللهجات العامية للمسلمين وبعر فوالصطلاحاتها نظرياً وعلميا وأن يدوسوا القرآن ليقفوا على ما يحتويه وأن يخاطبوا العوام من المسلمين على قدر عقولهم ومستوى علمهم فسيشككوهم فى حقائق الإسلام ويدخلواعليهم الزبغ ولا ريب أن الحدف من هذا واضح وهو محاولة فرض مفهوم زائف الإسدلام يخرجه عن مفهومه الحقيق بوصفه منهج حياة ونظام مجتمع وصيرورته قريباً من مفهوم المسيحية ودين لاهوتى وعبادات وطقوس ، وهذا هو العمل الدى ابتدأه الدكتورطه حسين وحاول أن يكون من حوله بحموعة تعمل له ، وقد ساهم كثيرون فى تنمية هسذا وحاول أن يكون من حوله بحموعة تعمل له ، وقد ساهم كثيرون فى تنمية هسذا وحاول أن يكون من حوله بحموعة وسين وحسين فوزى وزكى نجيب محمود .

بل إن هذه اللقاءات المشبوهة التي تجرى تحت إسم الحوار والتقارب إنما يستهدف التركيز على هذا المعنى ، معنى النشابه بين الإسلام والمسيحية والقول بالباطل بأن الخلاف بينهما ليس إلا خلافاً فى الفروع وذلك لانتقاض ميزة الاسلام الخاصة فى نظر المثقف الغربي وتزييف مفهوم الاسلام من حيث أنه وحده المذى يمثل التوحيد الخالص .

## الإستشراق في طور جديد

كانت محاولات الاستشراق تهدف إلى طمس الحقائق الاسلامية الآساسية وإثارة الشبهات حولها وخلق مفاهيم مهومة معنطربة لتحل محل المفاهيم الآصلية . تجد هذا واضحا في أغلب أعمال الاستشراق التي قدمها إلى المسلمين بل لقد ذهب إلى أبعد من ذلك إذ وكل إلى بعض من اتصل من شباب الجامعات دراسة هذه الشبهات على أنها قضايا حقيقية عقيمه أنكانت سطور ألها صفة الاحتمال في المجلدات القديمة عمد إلى استخراج هذه الشبهات وتأليفها لتسكون بمثاية عمل وظاهرة ، وتعجب حين ترى المستشرفين وأتباعهم لا يبحثون في الاصول العامة أو العناصر الرئيسية لقضايا الفكر الاسلامي أو الناريخ الاسسلامي ولسكون عيمان ولا يدرسون مفاهيم أهل السنة ولكن يركزون على اختلافات الفرق ويعلون من شأن تلك الفرق التي احتصنت الفلسفة اليونانية أو الفكر الوثني وهم مولمون من مأن تلك الفرق التي احتصنت الفلسفة اليونانية أو الفكر الوثني وهم مولمون يركزون على مفاهيم النصوف الفلسفي ورجاه وخاصة دعاة الحلول والانحاد يركزون على مفاهيم النصوف الفلسفي ورجاه وخاصة دعاة الحلول والانحاد ووحدة الوجود ويطرحون هذه المفاهيم مرة أخرى في أفق الفيكر الاسلامي

ولم يترك المستشرقون باباً من أبواب الفكر الاسلاى دون أن يثيروا فيه الشبهات ويقدموا فيه الابحاث التى بجملونها أساساً ومرجماً لأولئك الذين تقذف بهم الظروف للذهاب إلى أوربا والتلمذة عليهم ، فنى الشريعة والعقيدة والتاريخ وتفسير القرآن والسنة مؤلفات وأبحاث قائمة على الشبهات لها صورة العلم وضعها المستشرقون فى مختلف المسائل الاسلامية تدرس فى يعض الجامعات (هناوهناك) على أنها صورة صحيحة لماجاء فى الشريعة الاسلامية من أحكام وقواعد جاء بعضها محرفاً وبعضها لا يتقيد بجسكمة الشارع ، ويبالغ فى تحريف مدلولاتها على محوية معرفتهم أحكام الاسلام على وجهها الصحيح .

وتحفل المصنفات التي كتبها المستشرقون وأتباعهم تحت إسم التاريخ بأخطاء في سرد الاحداث أحياناً متعمدة وأخرى نقيجة الجهلوعدم الاسقيعاب وذلك بالإضافة إلى الصور المشوهة في الكتب التاريخية التي وصفها بعض كتاب اليهود في القرنين ١٨ و ١٩ في محاولة لإعطاء فيكرة زائفة عن أن فلسطين كانت يودية قبل الإسلام وتشويه الفتح الإسلامي وإعطاء الصهبونية حقيا زائفاً في العودة إلى فلسطين.

كذلك فهناك المراجعات الفاسدة التي يقوم بها الاستشراق الصهيونى والماركسي والغربي المزاث والتاريخ الإسلامي . .

فهذاك ألاث محاولات لتفسير الرائر التاريخ الإسلامي ، ماركسيا وليبراليا وصهيونيا ويقول الباحثون الذين اتصلوا بدوائر الاستشراق واستطاعوا النجاة من الاحتواء أمثال مجاهد الصواف ومحد المبارك ومحد مصطنى الاعظمى الذي هاجم شاحت وقال إن أسلوبه بعيد عن العلمية وضياء الدين الريس الذي رفض الحضوع لمناهجهم في كتابه وسالة، ، يقول هؤلاء الباحشسيين إن المستشرقين في الأغلب صهيونون ومبشرون ورجال استخبارات وقليل منهم طلاب حقيقة ، الأغلب صهيونون ومبشرون ورجال استخبارات وقليل منهم طلاب حقيقة ، وعندهم إن رجال الاستشراق والحركات النبشيرية يهدفون إلى جر المسلمين إلى نقاش للدفاع عن الاسلام فيضيع الوقت على المشقف المسلم في الدفاع مع أن الاسلام قائم وراسخ وهو عزيز قوى .

ويرى مجاهد الصواف إن الهجمة الفكرية للاستشراق فى العصر الحديث هى المتداد للحروب الصهيونية ـ الصليبية وبمراجمة مؤتمر التالاستشراف الآخيرة (المؤتمر الثلاثون ١٩٧٣).

وقد مر قرن على أول مؤتمر للاستشراق وما زاليمالج الاسلام كما كان يعالج في زمن الحروب الصليبية وان باستطاعة المفكر المسلم أن يقول ان غارة صهيونية صليبية جديدة بدأت على العالم الاسلامي ليست بالسلاح فقط وانما بالفكر كذلك واية ذلك أنهم في مؤتمر ايران ١٩٨٠ مازالوا يعالجون الاساطير المصرية والبابلية بالمقارنة الى الكتب المقدسة كالتوراة والانجيل والقرآن وكتب البوذية

والهندوسية وهذا يؤكد على مدى اصرارهم على بت عمومهم بالرغم عن أنالبحث العلمى فى الغرب نفسه بالنسبة اليهودية والمسيحية والاسلام قد تجاوز هـذه الدراسات الضالة وأن رجل من أمثال بوكاىقد كشف بالطريق العلمى فسادنسبة التوراة والانجيل الى الكتب المنزلة وكذلك كثير من الباحثين اللاهوتين المتخصصين فى مقارنات الآدبان.

وما تزال مؤسسات التبشير والاستشراق تتلقف الصباب المسلم القادم من اليمن وبا كستان والشام والمغرب لاحتوائه ، وتلك مسئو ليةالبلاد الاسلامية التي يجب أن تحصن أبناتها قبل ارسالهم الى الغرب .

ويواجه العالم الاسلامى اليوم نفوذ ماركسى جديد فى بلاد اسلامية أساسيا بالاضافة الى النفوذ الغربى ( أفغانستان واليمن الجنوبية وسوريا) ونفوذ تبشهدى جديدفى أندونيسيا ، فضلاعن نفوذ الثقافة الغربية الآوربيةوالآمريكية فى مختلف أجزاء العالم الاسلامى بالاضافة الى سموم الفكر التلمودى الصهيونى المبثوث فى الجامعات تحت أسهاء العلوم الاجاعية والنفس والآخلاق .

ومن هنا فإن الانفتاح أمام الثقافات الغربية واللغات الاوربيه أمر يحب أن يحاط بأكر قدر من الحصانة من ناحية فهم العقيدة الاسلامية والايمان بالقيم والتراث وأصالة الذاتية الاسلامية ، وفي هذا يقول الدكتور عمر فروخ :

ان الانفتاح يجب أن يكون موقع قوة باعتبار أن عندى العلم الأول ولكن حينها أرسل شخصا عمره ثمانية عشر سنة الى أوربا أو الغرب بلا أساس ، فإن أول ما يأخذ هناك ، أنه يأخذ بمظاهر الآشياء لذنك أنا أفقد الفائدة من هذا الانفتاح بالعكس يعود الانفتاح بالضرر ، والدولة الضعيفة بجب أن تكون أحرص ما تكون على أبنائها .

### التبشس يغير جلده

حاولت حركة التغريب والغزو ااالثقافي أن تحتضن حركة التبشير الغربي (التنصير) والحديث عقه في كثير من أجزاء العالم الاسلامي بعد أن اختفت المؤسسات الظاهرة التي كانت تقوم في القديم بتنصير الشباب عن طريق المستشفيات وبعض المعاهد والجامعات ، ولكن هذا الاخفات والتعتم المتعمد لا يعني أن حركة التيشير قد تلاشت أو خفت صوتها ولا يما يوحي محقيقة أشد خطورة وهي أن التبشير غير جلده واستعمل أسلحة جديدة كما فمل الاستشرافي حين أعلن أن مهمته قد انتهت وأن جماعاتة أصبحت تدرس العلوم الاحتماعية ، وتلك ظاهرة واضحة في تاريخ تلك المؤسسات أنها تغير جلدها وأساليها بين آن وآن عندما تنكشف خططها ويتعرف الناس على مظاهرها ولكنها لا تيأس ولا يموت وانما لتنخي في أثواب جديدة وأساليب جديدة وأبلغ المظاهر التي تتخفي فيها حركة لتنخي في أثواب جديدة وأساليب جديدة وأبلغ المظاهر التي تتخفي فيها حركة التمريب بمؤسسانها التبشيرية والاستشراقية اليوم ، هي العلوم الاجتماعية والثقافية والمسرح والفنون فهي عن طريق هذه القنوات تبث مفاهيمها على أنها علوم جامعية ومناهج علية لا يتطرق اليها الشك ، ومع الأسف فان جامعاتنا في مختلف أنحاء ومناهج علية لا يتطرق اليها الشك ، ومع الأسف فان جامعاتنا في مختلف أنحاء العالم الاسلامي تدرس الماركسية والوجودية والفرويدية ونظريات العلوم الاجتماعية العالم الاسلامي تدرس الماركسية والوجودية والفرويدية ونظريات العلوم الاجتماعية على أنها علوم وتتحدث عنها أسهاء لا معة بمن يتسمون بأسهائنا .

ولقد كانت معاهد الارساليات محاذية تماماً للمجافل الماسونية في حمل لوا. هذه السموم وخاصة ما يتعلق منها بتدمير القيم الآخلافية والاجتهاعية و هدم الاسرة، وقد تحولت الآن إلى أندية مختلفة منها الليونز والروتاري وغيرهما.

وقد دخلت على المسلمين دعوات أمثال القاديانية والاحمدية والبهائية فخدعوا ببريقها وكلما تعمل فى حقل التغريبوالغزو الثقافى لازاحه مفهوم الاسلام الجامع المانع وإحلال مفاهيم ضالة مضللة علمانية ووثنية .

ولقد كانت البلاد الاسلامية فى سنوات الاحتلال العسكرى الاجنبى تقاوم هذه الدعوات وهذه المؤامرات بقوة ولكنها فى ظل المرحلة النالية وهى مرحلة الاستقلال والحرية فانها تنظر إليها فى استهانة ولا تقدر خطرها الذى يستشرى فى أوقات الامن الحادع .

ويصدق الاستأذ طهخليل الخيالى حين يقول أن الاستشراق قد خضع للتبشر وأن بعض المستشرقين باعوا ضمائرهم للشيطان التبشيرى بمـا قاموا به من تزوير وتخريب للتاريخ والفكر الاسلامى وفى ابتداعهم الاسائيب المبطنة بالعلمية والمنهجية تارة وبالواقعية والتجريبية تارة أخرى حتى أمست باباً واسماً يلج منه كل اص ودهقان و خرب بريد أن يقضى على عقيدة الآمة .

وقد قدم المكاتب تقريراً لعدد المكتب التي وضعها الأوربيون عن العمالم الاسلامي والبلاد العربية بين ١٨٠٠ و ١٩٥٠ بما يناهر ٦٠ ألفاً من المكتب يضاف إليها ما كان قد وضع قبل عام ١٨٠٠ وما وضع بعد عام ١٩٥٠ وهما في الحالتين يقدران بالآلوف.

ولا ريب أن هذه الهراسات التي توضع بين أيدى شبابنا الذاهبين إلى الغرب في البعثات العلمية لتكون بمثابة مصادر ومراجع لا يتخطوها في أعداد دراساتهم تحت إشراف أساتذتهم المستشرقين ظاهرا والمبشرين حقيقة، أو تترجم إلى العربية تحتوى على أفكار مسمومة مصوغة صياغة دقيقة وفق مخططات مسبقة لكل دراسة (عن دراسة ادوار سعيد تحت عنوان الاستشراق بالانجليزية) .

والهدف هو تخريب قواعد الاسلام والآخلاق الاسلامية وإشاعة الآه.كار والعادات المشكرة بين أبناء البلاد بأساليب جهنمية تتسم بطابع الوحشية تارة والحسة والقذارة والنغرير والترغيب ثارة أخرى .

وقد بدأت حركة التبشير والاستشراق من منطلق ضرب المسلمين عن طريق المكلمة بعد هزيمة الحروب الصليبية كا وجههم لويس التاسع ، والعمل على ترجمة القرآن والسنة وعلوم المسلمين البحث عن الثغرات التي يدخلوا منها الى اثارة الشهات تحت اسم (لمل القلم ينجح فيمافصل فيه السيف ) وقد أعلنوا في كتاباتهم مواحة ابن الاسلام هو عدوم الأول وأن أكبر غاية لهم هو ضرب وهدم قواعده في الصميم ، .

وقد بلغعددالادباء اليسوعيين-سبا-صاءات مصادر رسمية في دولةالفا تيكان ( ٤٠ ألف ) مبشر يعملون خارج العالم المسيحي .

ومن عجب أن تبلغ أساليب التبشهر حدا بالغ القوة حين يقوم الآب موجان الآكبر بتصويرفتيات من أفريقيا الوسطى (باندكى) المسلمات الفقهات في أوضاع جنسه مخجلة، وقد طردته السلطة الحاكة (عن وسالة عن الاسلام في أفريقيا

لوسطى لابرهم النعمة ) والقصد هو إشاعة الاباحية ، وهذا عمل يتجاوز بكثير ما يظن أنه يقوم به رجال الششير مهما بلغت محاولاتهم في التصور ومرجع هذا إلى الحقد والتمصب الطائق البغيض ولارضاء بعض ذوى الاهواء . كذلك فهم يعملون في بعض البلاد الافريقية على دفع الناس نحو الفاحشة والخر والاباحية حتى أن الدا مثل بانكي يمكن أن يكون بها (وهي مدينة صغيرة) أكثرمن الف حانة من جانات الحمر ، فهو يغمسون سكان هذه المناطق في الربا والمسكرات ، والجرائم والموبقات ( الاسلام وأفريقيا الوسطى : ابرهيم النعمة ) وتعطى هذه الوقائع دلالات جديدة على أن التبشير يممل بأساليب مختلفة ، فني كل منطقة من المناطق له أساليبه ووسائله ، وأنهم كما يقول الاستاذطهخليل الحيالي يعملون على الاستفادة من كل الثغرات التي يجدونها في العالم الاسلامي ، من تمزيق وحدة الآمة وخلق الروح الظائفية البغيضة،التي تحرض ملة على ملة أخرى،ولعل مايجرى ف كمبوديا وبورما والتبت من تقتيل المسلمين وتهجيرهم بالقوة من أراضيهم باتفاق جميع الفرقاء ( عدا المسلمين ) تعطى دلالات واضحة وأكيدة على أن المؤامرة عالمية بكلأ بعادها وارتباطاتها للقضاءعلىالاسلام والمسلمين وأنحوادث التنصير الجماعية في أندونيسيا والفلبين بمئات الالوف لتثبت أنها لا تحدث بالاقناع ولأنمآ تتم بالسيف والحرق كالتجويع والتجهيل المتعمد واصطناع أسباب التخلف للبيئة السكان المسلمين في تلك الملاد .

## تحديات الاستشراق

لقد نبين من الدراسات الواعية المتعددة ، مدى خطر الاستشراق على الفكر الإسلامى ، ولم يبق إلا دعوى و الدور الذى قاموا به فى تحقيق المتراث الإسلام، ومنها تبويب بعض كتب السنة وغيرها ، ولاريب أن الاستشراق ، عمل على إيجاد حصيلة واسعة من مفاهيم الإسلام بدأها بترجمة القرآن والحديث النبوى وبعض الكنب المعروفة، والهدف هو أحكام الرد على ما فى هذه المصادر من قضايا معارضة المنصرانية المحرفة من ناحية ، أو معارضة المنفوذ الاجنبى من ناحية أخرى ، أو البحث عن روايات ضعيفة تحمل الشكوك والشبهات .

والحقيقة أن هذه الأعمال لم تـكن خالصة لوجه الـلم، وهي بالرغم من حالتها بالنسبة لعمل الاستشراق الواسع في ابتعاث كتب الراث المتصللة بالفلسفة والنصوف الفلسني، والفرق المتصارعة والباطنية وغيرها، فإنها عمل مشكور لهم، والكنه لا يشكل ظاهرة يمكن أن تعول دون الغرض الحقيق للاستشراق، بما يخدع به دعاة النغريب ذوى النيات الحسنة من قومنا.

#### وهذه بحموعه من الحقائق:

أولا: المستشرقون يدرسون قضايا الإسلام ( وتاريخه وشريعته وترائه ) بروح غير علمية ، تقوم إما على سوء الفهم أو سوء النية ، وهم لا يتصورون أى شيء إلا في حدود مفاهيم النصرانية اليونانية بعقليتهم الغربية التي تعودت على بط الظواهر الافسانية بالجنس واللغة والقومية والبيئه ، في حدود المفهوم المادى القائم على المحسوس ، ومن هناكان الانسان عنده ظاهرة قومية نشأت عن ظروف اقتصادية ، ومن شأن هذا النصور أن يجعل كل أحسكامهم على تاريخ الاسلام وشريعته وقيمه خاطئة ومنحرفة ، لأن الاسلام يقوم على تصور جامع بين الروح والمقل والقلب .

ثانياً: قدم المستشرقون كتابات ودراسات أعطوها صبغة العلم فى مختلف المسائل الاسلامية ، تدرس فى بعض الجامعات على أنها صورة صحيحه لها جاء فى الشريعة الاسلامية عنى أحكام وقواعد ، جاء بعضها محرفاً وبعضها لا يقيد حكمه الشارع ، ثم بولغ فى تحريف مدلولاتها ومعانيها على نحو يتعذر معه فهم أحكام الاسلام على وجهها الصحيح .

ثالثاً : أخضع المستشرقون تاريخ الاسلام لمفهوم النصرانية وتفسيراتها ، ثم أخضعوه لتفسيرات المادية الغربية ثم التفسيرات الماركسيه .

رابماً : دخل المستشرقون إلى مجامع اللغة ، وحولوا أهدافهم بها إلى مناهج براقة ، سواء في أحياء العاميات أو الدعوة إلى تعديل النحو ، أو اللغة الوسطى أو الـكتابة العربية الميسرة أو المعاصرة وكلها محاولات ترمى إلى إيجاد فجوة بين لغة الفرآن ولغة الـكتابة

ومن قب ل ذلك تسللوا للبحت عن العاميات ، ولبسوا ملابس النجار والدبلوماسيين ، وصاروا يعملون بشتى الوسائل لجمع الآمثال العامية والمواويل ، بهدف مسموم هو القول بأن العامية لعة لها تراث وجعلوا لذلك عنواءًا براقاهو والتراث الشعبى ، الفول كلور ، وقد أولوا اهتهامهم الشديد لدراسة اللهجات في البلاد العربية ، وعقدوا مؤتمرا خاصاً لذلك في مدينة ميونيخ بألمانيا ١٩٥٧ ، وكتب المستشرقون في ذلك كتبا منها : كتفب في لغة النجر في البلاد العربية ، ودراسات في المهجات المستعملة في جنوب الجزيرة العربية وعلى أطرافها .

#### الفلسفة الضيالة

والهدف من التركيز على اللهجات العاميةواضح، فهم الذين قدموا تلكالفلسفة الصالة التي تقول أن العامية أقدر على تصوير المشاعر ، مع أن هذه المشاعر التي تصورها العامية ، هي المشاعر الساذجة ( مشاعر طفولة البشريه ) .

أين منها ذلك الشعر الرصين والبيان المربى الهدى يحمل صور المجتمع الاسلامى أين منها ذلك الشعر الرسلامي)

والنفس الاسلامية في مراحل الرشد الفكرى والهدف من كل ذلك هو أضعاف لذة القرآن وتمييمها بالتحريض على استعمال اللهجات وتحطيم قواعد اللغة باسم التيسير.

خامساً : آثار الاستشراق في دعوات مسمومة للتشكيك فىالاسلام والطمن فى مبادئه وتشويه الحضارة الاسلامية .

ومن ذلك دعوتهم إلى رفعلوا ، الانسلاخ من الماضى والتراث وإحياء النزعات القديمة : كالفرعونية والفيذيقية والاشورية وأمثالها ، والفض من شأن الشعوب الملونة فى العالم الاسلامى، ووصفهم مأنهم أقل قدرة من الجنس الابيض (الأورق) فى مجال السياسة ، والمدنية وأالم والفن ، والعمل على فصل الدين عن الدولة ، وابطال فريضة الجهاد وإثارة الشبهات حول القرآن بطرح السموم على أيدى مسلمين ، توحى بيشرية القرآن ، للتشكيك فى أنه من عند الله تبارك وتعالى ، والقول بتأثر الثقافة الاسلامية بالمقلية الاغريقية والفارسية ، وهم فى سبيل ذلك يمملون على انتزاع نصوص معينة من سياق المصادر اتأبيد وجهة نظرهم ، ويعملون على إثارة التناقضات بين النصوص والمصادر .

سادساً: المبالغة فى تمجيد الحضارات الشرقية القديمة السابقة الإسلام ، والادعاء بأن الاسلام أخذ منها ، والبحث عن الآثر الغربى والاوروبى فىالفكر الاسلامى ، والمبالغة فى تجديده وإكباره وجمله شيئاً أساسياً ، بالوغم من أنه أقل من ذاك ، ومحاولة إرجاع العلوم العربية إلى أصول يرنانية

سابعا: دراسة الحركات الصادة للإسلام قديماً وحديثا والتوسع فيها كالفتن الأهلية والحلاقات المذهبية ، ومظاهر التفسخ والانقسام ، والادعاء بأنها أبرز ظواهر ناريخ الاسلام ، مع أن تاريخ الاسلام حافل بالايجابيات ومراحل القوة والتمكن ، وأن هذه الصوو قليلة جدداً وموجودة في تاريخ جميع الامم والحضارات:

ثامنا : يدرس الاستشراقخصائصالفكر الاسلامي بروح الحصومة,وبفكرة مسبقة قائمة على أحكام توامها سوءالنية وعجز عن الانصاف. ويعجز الاستشراق عن أن يتخلص من العواطف الخاصة وهو يدرس مجتمعًا وصهجا متبايتًا مع فمكرة ومنهجة .

تاسما : عمله على توسيع شقة الخلافات المذهبية بين المسلمين ، بينا لم تصل هذه الحلافات إلى ما وصلت إليه بين فرق الاديان الاخرى وخاصة النصر انية ، لا في طبيعتها ولا في مداما .

فلا يوجد خلاف بين المسلمين على المبادى. الأساسية الإسلام مثل وحدانية الله ونبوة محمد صلى الله عليه وسلم، والاعتقاد فى أن القرآن هو كلام الله، والايمان باليوم الآخر.

ولانما وجد الخلاف فى الامور التفصيلية فيما يمد أمراً طبيعيا فى مجتمع إنسانى يضم أناسا من مختلف المناظق والاجناس والثقافات ، وأنه لمن الخطأ أن تسمى هذه الحلافات اختلافات مذهبية لانها ليست إلااختلافات فقهية محصورة فى إطار دينى وقانونى عريض .

عاشراً: حاول الاستشراق الغض من عظمة الدعوةالاسلامية، بإثارة شبهات متعددة منها: محاولة الادعاء بوجود صلة بينالشريعة الاسلامية والقانون الروماني ( وقد كشفت الابحاث عكس دعوى الاستشراق فإن القانون الفرنسي الحديث ما خوذ من مذهب ما لك نقله نابليون معه إلى أورها ) كذلك التشكيك في عالمية الرسالة الاسلامية ، بالقول بأن الآيات التي تدل على العالمية جاءت بعد استقرار الرسالة كلها حكمة .

كذلك أثار الاستشراق الشكوك حول الكتب التي بعث بها النبي يُلِيَّ إلى الملوك ، وزعموا أنها وضعت في صورتها الآولى بعد قرن من حياة النبي عليها وقد كذبتهم الابحاث العلمية الحديثة التي أثبتت صحة هذه الوسائل .

حادى عشر: يذهب المستشرةون إلى أبعد حدود المغالطة حين يواجهون عاويخ الاسلام بأهوائهم. فهم معجبون ببنى أمية لان أحدهم (أبا سفيان) كان عدو الوسول عليه ( أبا مغيد العباسيين على معاوية ويزيد ) أماعهد العباسيين فالدرلة الاسلامية خرجت من يد العرب.

أما المغرب فيسمونها يلاد البربر . وهذهالتسمية دسيسة تافهة لأن أهل المغرب عرب ويربر واحكنهم مسلمون أولا .

وهم لا يتحدثون عن الملوك الذين وطدوا الدولة بل عن الحارجين ( بنى دستم الحار بعين أيام عبد الرحم الداخل ، وبنى مدرار أصحاب سلجاسة ) ويقولون عن الما مون أن دولته فارسية ونهضة غير عربية ، ولا يتحدثون عن عهد الرشيد إلا عن الحبة البرامكة ، وينقلون رسالة مكذوبة عن أبي يوسف الى ابن المقفع في معاملة أهل الذمة . لكى يؤكدوا ما يدعيه المستصرةون من سوء حالتهم في ظل الاسلام ، ويهتمون بمدرسة حران الفلسفية ، ويقةون ظويلاعند المعتزلة وينقلون عنهم رأى المسمودي دون غيره ، ويتحدثون عن المعتصم والاتراك ، ويتخيرون فقرات من رسالة الجاحظ في فضاهم ، ولايوردون فقرة واحدة عن فصل العرب

أما القرامطة فهم عنديم طلاب عدل وإصلاح ، ويروون قصه مصرع الخليفة المتوكل برواية الطبرى ، وتفاصيل فتنة الونج فى جنوب العراق برواية النويرى وقصة القرادطة برواية الطبرى ، ويأتون بخطاب أحمد القرمطى الى الخليفة المقتدر وهو خطاب يصورهم فى صوره طلاب عدالة واصلاح .

وعندما يتحدثون عن الدول المشتقة التي انتهت بالقضاء على وحدة الدولة العباسية : الصفاريين والسامانيين والطاهريين والبويهين . يطيلون الوقوف عندها لانها دول فارسية .

وفى كتابة تاريخ المغرب حاولوا الوقيمة بين البربر والعرب. وفى المشرق حاولوا الايقاع بين العرب والفرس.

ويه جبون بالفاطميين لان مذهبهم لم ياق قبولا من جماعه المسلمين .

وعندما يتحدثون عن الصليبيين يفخرون بأنهم قتلواعندما دخلوا القدس ٦٥ ( ألفا ) مر المسلمين

ثانى غشر : وضموا أساس الشبهات ثم نسبوها إلى كتاب عرب مسلمين فالشعر الجاهلي والادب الجاهلي أساسهما بحث عن انتحال الشعر لمرجليوث ، وكتاب الاسلام وأصول الحدكم لعلى عبد الرازق أساسه كتاب عن الحلافة

الاسلامية لمرجليوث: ومع المتني لطه حسين أساسه بحث لبلاشير، وعلى هامش السيرة كتاب مسيحى يسمي على هامش الكتب القديمة، ورحم الله شيخ الازمر الاسبق الشيخ الحضر حسين الذي كشف هذه الحقائق على صفحات مجلة الهداية في الثلاثينات من هذا القرن.

ثالث عشر : غابة التفسير المسيحي على التحليل والعرض ، فدر منجم يقول أن تعاليم أهل الكتاب إهى الى الفت نظر سيدنا محمد يَرَالِيَّةِ إلى الكال الروحي والمثل الاعلى ، وجملته يتحنت فى الغاز ، وهذا كذب صراح ، كا يحاولون تصوير أن القرآن جاء من الكتب السابقة ، وأن الهجرة كانت إلى الجبشة لانها نصرانية والحقيقة أن الدافع الجفيق ليس لان للنجاشي كان تصرانيا بل لانه كان عادلا كا قال النبي يَرَالِيَّةٍ: لان فيها ملكالا يظلم عنده أحد وهي أرض صدق ) ولذلك فليس للماطفة الذينية أثر في تصرفاته .

#### اف\_\_\_ تراء عجيب

وحاول درمنجم أن يستدل بأن الله رضى للناس الإسلام ديناً مع بقاء سائر الآديان التى سبقت كوحدة مندهة ؟ وهذا غير صحيح ، لآن الإسلام جاء خاتماً للرسالات ومهيمنا عليها وداعيا أهل الـكناب للدخول فيه ، لا مه دين الحق فضلا عن أن النبي يَرْائِيَّ لم يكن متصلا بأمل الكتاب .

ويدعى مرجليوث أن النبي الله كان بعرف القراءة والكتابة ويتخذ لذلك دليلا من أية ( اقرأ ) سع أن اقرأ لا تعنى قراءة المسكتوب وإعما نعنى قراءة ما يوحى إليه ، فضلا عن أن مرجليوث لم ينتبه إلى جو اب الرسول براي لللك : ما أنا بقارى .

ومن أخطائهم ادعاؤهم أن العرب كانوا قبل الإسلام على استعداد للملك والنهضة ، وأن دور النبي عليه لله لمكن أكثر من قيادة جماعة مهيئة ، وذلك باطل صراح ، فإن العرب في مكة أمضوا ثلاثة عشر عاما في محاربة الدعرة الإسلامية

والاصرار على عبادة الاصنام ، حتى هاجر النبي صلى الله عليه وسلم إلى مجتمع آخر هو الذي تقبل دعوته .

ولقد كانت دراستهم لاحوال العرب قبل الاسلام تستهدف هذه المحاولة المضلله، مع أن الاسلام هو الذى شكل للعرب وجودهم الحقيقى ، وأن دعوة الاسلام إلى التوحيد كانت شيئاً جديداً بالنسبة للوثنية العربية .

وهذه محاولة مضللة فى الامتهام بالفساسنة والمناذرة وإعلاء الجاهلية واعتبار الاسلام اقتباساً منها .

ومن ذلك إنكار الوحى للرصول إلى القرل بأن القرآن من عمل محمد صلى اقه عليه وسلم .

وكل محاولات الاستشراق ترى إلى القول بأن الافكار الاساسية للاسلام مستقاة من الكتاب المقدس ، أو أن طابع الانجيل موجود فى الفرآن ، أو أن هناك أصل يهودى للاسلام ( بروكلمان — فون كرامر — مونتجمرى وات ) وكل هذا باطل .

ذلك لان مصدر الاديان السهارية واحد، ولذلك فلا بد أن تسكون هناك علامات مشتركة لان الدين كله من عند الله وهو التوحيد ولسكن رؤساء الاديان حرفوها، أما الاسلام فقد حفطه الله تبارك وتعالى.

وقد عجز المستشرقون مع الاسف ـ كما يقول محمد أسد ( ليوبولدفابس) ـ عن استيماب خصائص التصور الاسلامي ومقوماته الاساسية ، ومن ثم فإنهم لا يستطيعون أن ينفذوا إلى أعماق الحياة الاسلامية ، ويستحيل على المستشرق أن يفهم الوحى ، أو الهجرة ، أو ينفذ إلى أعماقها لانه بعيد بحكم تكوينه النفسي وتفكيره عن هذا النظام .

ولهذا اعتبر (تويني) الهجرة مبدأ الندهور في تاريخ الرسالة المحمدية ؟؟ ويزعم مونتجمري وات حين يتحدث عن المعاهدة التي عقدها الرسول صلى الله عليه وسلم بين المسلمين واليهود بعد الهجرة : أن كلتي إسلام ومسلم لم تكن مستعملة في الفترة المسبكرة من العهد المدنى ، ويرجع هذا إلى أن ــ أي وات ــ تهاوز في الرجة وحرف .

ومن الشبهات التي يثيرها المستشرق فون كريم الادعاء بأن الامامين الأوزاعى والشافعي ـ وقد ولدا في سوريا ـ كانا على علم بمكثير من قواعد القانون الروماني البيرنطى ا وقد نبت أنهذا القول بجرد أسطروة . فن الثابت أنمدرسة بيروت لم تكن هو جودة عند الفتح الاسلامي الشام ، وان الشافعي والاوزاعي لم يعرفا القانون البيرنطي وقد ولدا بعد زوال ما يسمى بمدرسة بيروت بأكثر من قرن من الزمان ، كما أن دراستها لم قدكن في بيروت ، وإنما في منابع العلم الاسلامي في الحجاز .

رابع عشر: أن القرل بأن مصادر النبي صلى الله عليه وسلم فى القرآن مى التوراة والابجبل، من المسائل التي يكاد الاستشراق يجمع عليها ويرددها سواء فى ذلك مستشرق اليهود أو النصارى .

والواقع أنهذا الاثهام باطل بدليل واحد هوأنمفهوم القرآن للتوحيد يختلف عن مفهوم التوراة المكتوبة بايدى الاحبار أو الاناجيال الموجودة في ايدى الناس الآن.

فقد دعا الذي صلى الله عليه وسلم ، وحمل القرآن لواء الدعوة إلى التوحيد الحالص ، المطلق ، كما يقول الدكتور عبد الجليل شلبي إله العالم كله واحد . إله مجرد من المادة وعن التركيب .

بينها كان الإله عند اليهود (يهوه)هو إلههم وحدهم ، وقد ظلوا على ذلك ردحاً من الرمن حتى جاء النبي ( اليشع ) أول من جهر بأنه إله العالم كله ، وظهر بشيء غريب أيضاً على اليهود هو أن حدكم الله يجرى على الملوك كا يجرى على أبناء الشعب .

ولهذا لم تكن الديانة اليهودية موحدة بالمعنى الحقيق ، وإنما كانت ديانة توحيد بالنسبه لجيرانها ،فقدكان لدى الآخرين آلهة متمددة المزرع والمطرو الحصوبة والنجوم . كل له إله خاص ، وإذن فالتوحيد الاسلامي نوع فريد في كل ما أعلن من صفات الله خالق الكون سبحانه .

#### المسألة الشانية

إن القرآن لم يقتصر على ذكر فصص الاسرائيليين بل ذكر قصص داود وصالح والحضر وشعيب وسبأ ، وكثير من الآمم والفرون الآولى ، أماالكتاب المقدس - بصورته الحالية - فقد افتصر على ذكر الشعب المختار وتاريخه وهو -كيناب شامل - لم يتم بوضمه الحالى إلا بعد القرن الثانى الميلادى .

ولانهم ينكرون الوحى السهاوى فامهم يبحثون عن مصدر معلومات القرآن ولا يوالون مختلفين . قال مونتجمرى وات : أن محمداً نال معلومات بمتزجه من اليهودية والمسيحية معا ، وبذل جهداً واسعاً في سبيل الاستدلال على ذلك .

كذلك فعل ( درمنجم ) ، ولسكن الوقائع فى المقارنة بين القرآن من ناحية وبين التوراة والانجيل تكذبهم فى هذا الادعاء العربض ، وتثبت تفرد القرآن حتى فيما يتعلق باليهود والنصارى وأنبيائهم .

خامس عشر: في محاولة التأييد النفوذ الاجنبي الذي فرض القانون الوضعى، كانت حملة الاستشراق على الشريمة الاسلامية ، جولد زيهر وشاخت وغيرهم الذين كانوا ينشرون دعايتهم الرامية إلى القول بائن الفقه الاسلامي جامد ولم يتطور. وسيبقى جامداً إلى الابدأذ أنه لا يحتوى على قواعد عامه كلية . وإنما متناول النوازل الحاصة .

وذهب بعضهم الى القول بانه لا يوجد فكر سياسى اسلامى. وانما المدى عرفه المسلمون هو المسكر الفارسى واليونانى . وقد كذبت الحقائق الناصعة دعادى الاستشراق . وكتب كثيرون كاشفين عن عظمة الشريعة الاسلامية وقدرتها على الاستجابة للمصور والبيتات . وكيف أن للسلمين فكرهم السياسى الحناص . ومن أبرز هذه الدراسات كتابات الذكنور صياء الدين الريس .

كذلك فان مؤتمرات دولية من رجال القانون عقدت خلال القرن الرابع عشر المجرى :شهدت با صالة واستقلال وعظمة الشريمة الاسلامية والفقه الاسلامي واكدت أن شريمة قائمة بنفسها ليست مأخوذة من غيرها . وأنها خلافا لما قال

مُحصومها حية وقابلة لمسايرة الحياة الاجتماعيه فى إطار الفواعد الثابتة والمتغيرة على السواء ، وأن مبادئها لها قيمة حقوقية تشريعية لا مراء فيها .

سادس عشر: كذبت الحقائق دعاوى الاستشراق فى أن التصوف الاسلامى أخذ من افلاطونية الحديثة أو مذاهب النصرانية ، أو أن البلاغة العربية أخذت من كتاب الحطابه لارسطو ؛ أو أن الفقه الاسلامى أخذ من مدونة جوستنيان .

كذلك كذبت الوقائع دعاوى الاستشراق وأتباعهم عن اسقاط الرواية الاسلامية لشعر عصر البعثة النبوية وما كان منه طعنا على الاسلام ، وهجاء النبي صلى الله عليه وسلم وأصحابه ، فإن الاسلام لم يصادر هذا الادب والدليلماروا، ابن اسحق في السيرة النبوية من قصائد المشركين واليهود وهي لا تقل في الاحصاء عن قصائد الشعراء مع النبي يرايج وخاصة في موقعتي بدر وأحد .

سابع عشر : ليس أدل على سوء نية الاستشراق فى البحث من أصرار لويس ماسنيون على متابعة آثار الحلاج خلال أربعين سنة كاملة حتى نشر ذلك المجلد الصنخم في ١٤٠٠ صفحة ، ثم أخذ يتبع متروكاته فطبع ما ورد عنه فى الفقرات النثرية ، ثم نشر ديوانه الشعرى وقد جمها قطماً متفرقة ، من نحو مائة مؤلف بين مخظرظ ومطبوع ، وقد ركز اهتامه على المقاطع التى يوضح بها الحلاج اتحاده بالله بل معادلته له يه ( جل شأن الله عن ذلك وعلا ) .

كذلك ما حرص الاستشراق وأتباعه من إبراز الشخصيات المسدادية السنة وللاسلام ، مثل أبحاثهم عن مسيلة الكذاب . وعن غيلان الدمشتي والإشادة بهما ، أو كذاب اليمن الاسود المنسى ، ووصف كل متهم بالبطولة ، مهم أنهم جميماً خارجون عن مفهوم الإسلام الصحيح ،

ثامن عشر: الله تجمع في تحرير دائرة المعارف الإسلامية أخبث وأخطر رجال الاستشراق من (يهود) وغيرهم، بمن يكنون الكراهيه للاسلام، ولذلك فقد حرصوا على صنع مواد الدائرة بمفاهيم كنسية ويهودية، ويكنى أن تأخذ دائرة المعارف الاسلامية القصة اليهوديه العهد القديم في خلق آدم عليه السلام فتجعلها مصادر لقصة آدم في دائرة معارف إسلامية:

كذلك فهم يأخذون بوجهة نظر اليهود في إبراهيم و إسماعيل واسحق، ويزيفون مفهوم فلسطين وعروبتها .

ويحاول الاستشراق اليهودى إعطاء فكرة المالم أن فلسطين كانت بهودية قبل الإسلام ، ويعمل ردنسون فى كتابه عن الرأسمالية والاسلام . على قشو يه التاريخ الاسلامى ورفع العنصر اليهودى على حساب العرب .

تاسع عشر : حرص الاستشراق على تصوير المجتمع الاسلامى فى مختلف المصور وخاصة فى العصر الأول . على أنه مجتمع متفكك عقتل الآنانية وجاله . وهم فى كل محاولاتهم المسمومة للانتقاص من الاسلام ولغته وتاريخه وترائه . يخضعون النصوص الفسكرة التى يفرضونها مع تحريف هذه النصوص تحريفا مقصوداً . وإساءتهم فهم العبارات حين لا يجدون بجالا التحريف . وتحكمهم فى المصادر التى ينقلون منها . فهم ينقلون من كتب الآدب ما يحكمون به فى تاريخ المصادر التى ينقلون منها . فهم ينقلون من كتب الآدب ما يحكمون به فى تاريخ الحديث . ومن كتب التاريخ ما يحكمون به فى تاريخ الفقه . ويصححون ما ينقله الدميرى فى كتاب الحيون ( وهو ليس ذاقيمة علية صحيحة ) . ويكذبون ما يرو مالك فى الموطا . كل ذلك انسياقاً مع الهوى وانحرافا عن الحق .

وهم يستخدمون كنب النراث استخداماً خبيثاً . فيبرزون كل ما يفرق . ويخفون كل ما يجمع . ويغلب عليهم سوء الظز وسوء الفهم والهوى .

العشرون: يحاول كل من الاستشراق النصرانى خطة والاستشراق الشيوعى خطة مختلفة والاستشراق الصهيونى خطة ثالثة . كل منها يهدف إلى تحقيق غرض خاص واكنها جميعاً تلتقى عند الاسلام بالعداوة والخصومة والحقد الدفين .

(1)

# في مواجمة الدَعنارة

- (۱) حنارتان:
- (٢) في مواجهه الحضارة الغربية :
  - (٣) حضارة الاسلام المتجددة .
    - (٤) نحن وحصارة الغرب.
- (٥) إعادة بناء الحضارة الاسلامية .
  - (٦) وسقطت مدرسة التبعية .



## حضارتان: واحدة على طريق الأفول والأخرى تشرق شمسها مرة أخرى

لقد ظل المسلمون أزاء الحضارة الغربية مخدوعون يغرهم بريق المظاهر المادية بينها تنخر السوس في هذه الحضارة لآنها أساسا لم تقم على شرعة الله ولم تلتمس السنن الحقيقيه للحضارات والآمم . ولقد تنبه أعلام من مفكرى الغرب إلى فساد هذه الحضارة واضطرابها منذ وقت بعيد ، بل أن منهم من كتب عن علامات انهيارها منذ الحرب العالمية الآولي واليوم يتجدد الحديث ويتوالى من الغربيين أنقسهم ليدفع خدعة التغربيين من قومنا الذين يريدون أن يصورون لنا هذا الطريق المحقوف بالآشواك وكأنه هو الطريق الوحيد لنهضتنا وتقدمنا . في نفس الوقت الذي تعوى فيه الحضارة الغربية كأنها المكلب الملدوغ الذي يتلوى من الآلام . فما أحرانا أن نتأمل رأى أهل الحضارة فيها لنعلم أننا مخدوعون بالإعجاب بها أو التماس أسلوب عيشها وهي تمر باقسي مراحل انحلالها. ان دراسة منصفة المحضارة الغربية المعاصرة تدل على أن فيضان النهضة المادية قد وصل إلى أخر مداه وأنهاغير قادرة على إعطاء السكينة لقلب الافسان وأن موجة من انعدام الثقة والطمانينة النفسية تغزو كل العالم .

ان داء القلق وانمدام الثقة قد غزا الجيل الجديد فى العالم كله وأن حركات الشباب الفوضوية هى تتاج لانمدام الطمانينة وأن العالم كله يتطلع الى نداء السياء . ولو نهض المسلمون يدعون البشرية الى دين الله بعد أن يطبقوه على أنفسهم لاستسلم العالم كله لهم .

أن أبرز ما فى حضارة الغرب هو العطاء المادى ولكنه لا يجد توازنا من عطاء النفس والروح ومن هنا نشأت الآزمة الحطيرة . أزمه بجافاة الآخلاق والدين والالتزام والمسئولية التي بنيت عليها إمانة الإنسان في الارض كذلك فان المنهج الغربي يقوم على الحوى والاستعلاء ، ويستعد مفهومه عن الفلسفه المادية

ولا يصلح المنهج العلمى إلا أن يقوم على ضبط النفس والآخاء البشرى وقد واجهت المناهج والآيدلوجيات الفربية هوائم متوالية فى التطهيق لآنها عارضت الفكرة ولانها جرت وراء الشهوات ولانها لبشريتها لم تتمكن من منابع تحولات الومن والبيئات. ومن مقاتل الحصارة الغربية: العلمانية والفصل بين القم والانشطارية.

تقول السيدة مريم حيلة الامريكية المسلمة: ان العلمانية في أوربا اتخذت من العلم الحديث انفذ وأحدسلاح للغرب لغزو البلاد وقهر الاذهان وتسخير الفلوب، وقد استخد ت أوربا هذا السلاح على الكنيسة الكاثوليكية ثم أبطلت بها سائر الاديان والمعتقدات بوصفها خرافات وأوهاما فصارت المادية ديناً جديداً ينسخ سائر الاديان السابقة ونالت نظريات هذا الدين الجديد قدسية بحيث أنها تقبل دون نقد أو أعمال رأى أو معالجة فسكر ، كا كانت العقائد الدينية القديمة تقبل فى الماضى و يمكنت المسادية من الاسقيلاء المكامل والفول الفصل فى كل أمور الحياة الى أن فسدت الكنيسة الرومانية نفسها فساداً كاملا شاملا .

وكانت الدولة العلمانية القوية التي حطمت صلب الدولة المسيحية ثم ألحقت الثورة الفرنسية بالكنيسة الرومانية ضربة قاضية وتمخضت الفلسفات المسادية الحالصة التي دفعت إلى الثورة الفرنسية عن ثورة صناعية ومن الثورة الصناعية تبعث الشيوعية. لقد تغيرت نظرة الإلسان إلى الطبيعة فاصبحت نظرة الاستقلال في اندفاع دون تحفظ ودون قيد فتعمل على استقلال الطبيعة إلى حد تدمير البيئة الطبيعية التي نستمد منها حياتنا ونعتمد عليها في معيشتنا فنشأت أخطار جديدة كالتلوث وتدفق السكان والكثافة في البيئة وتداسها:

ويتجة العالم إلى تدمير الجنس البشرى إذا نصبت الحياة على صفحة الحياة . لقد كان تلوت الآرض نتيجة حتمية لتلوث الروح الذى كان نتيجة عاجلة التصور المادى الملحد ولدراسة العلم بدون الرجوع إلى الحالق فيجرى استنفاذ المصادر واستنزافها على الارض لآن العلماء لا يشعرون بواجبهم ومسئولياتهم التى معود إليم .

والواجب علينا أن نحرر أنفسنا ونحرر العلم من فلسفة المادية ونقاوم تأثيرها غير الانساني وتوجد تصوراً موحد للعلم في سبيل إيجاد علم اسلامي جديد بجهود نفسنا وتفكيرنا الحالص. ويجب التخلى عن النصور الحاطىء للتقدم المادى والرفاهية المادية كهدف للحياة الانسانية . ان المجتمعات التى حاولت سد متطلباتها الخارجية لم تنجج الا فى ايجاد فقر ووحى داخلى يحل محل الثراء الحارجي لها فتعانى المجتمعات الخنية نتيجة لذلك من الفقر الروحى معاناة سافرة لا تساويها معاناة . هذه المرحلة المفزعة المتطور كانت مسئولة عن تحويل الفرب الى عبودية الآلات والماكينات فأمريكا تستعيد العالم كله بطريق حياتها ، تستعيدها الآلات والماكينات ، عبيد محط خارجي للحياة ، التقدم المادى ، تأسرها المصابع والمختبرات ، ولقد ذابت شخصية الإنسان في بوتقة الحياة الآلية والتكنولوجية بالمختبرات ، ولقد ذابت شخصية الإنسان في بوتقة الحياة الآلية والتكنولوجية بحيث أن أف كاره وعواطفه ومشاعره قد صهرت فيها وصارت ميكانيكية ، فلا يحمل في صدره قلبا انسانيا وانما يحمل صفات الصخر والفولاذ فاصبح ضيق يحمل في صدره قلبا المسانيا وانما يحمل صفات الصخر والفولاذ فاصبح ضيق الفكر ومقرضا شحيحا بارداً لا تثور فية العاطفة ولا تتحرك المشاعر وفقد قلبه الحرارة وعيونه الندى . .

هذا تصوير الحضارة العربية نقيمواحدة من أهلها تكشف للسلمين مدى بشاعه الصررة التي يحاولون النردى فيها فإذا أضفنا إلى هذا ثلاثة ملايين إصابة كل عام بالامراض الزهرية وأن هذه الامراض تنتصر بين أوساط القباب الذين تتراوح أعمارهم بين ١٨ و ٢٤ سنة ، وعا يبعث القلق أن نسبة الفتيات اللواتي لم يصل سنهن العشرين قد تضاعفت ثلاث مرات إصابتهن .

ويقول الدكنور فولئر أن سبب انتشار الامراض الزهريه يـكمن في التدهور الاخلاق والانحلال الذي تشهده المجتمعات الغربية .

ويصور والترشوبارت الروح الغربية فيقول أن الروح الغربية يتفشى فيها الحوف والقلق وهي شديدة الاثرة نزاعة إلى الفردية عجمة التنافس وأن الغرب قد جمل الإنسانية ذات تراث واسع بتفوقه في الصناعة ولكنه جرد الانسان من الروح و وسيفقد الغربزعامته ويصبح لا يمثل الطراز الإنساني الغالب وكثر من ذوى المقول الراجحة يتوقون الى أن يرو نهاية الثقافة الغربية البالية وهم يشعرون لفقرها وافلاهما ويتطلعون الى ثقافة في تخلفها . ان الفرد من خلال هذا النوذج الثقافي لا يعبأ بخلاص روحه وانما يهمه فرض سلطانه

وتوسيع دائرة نفوذه: وقد بجح الفرد في تغيير وجه الارض ولكن هذه الثقافه أخذت تمــــالا سماءها السحب وتومض حولها البروق وتعصف بها الاعاصير وأوربا تنزلق الى الهاوية وتقترب الى النهاية ولا شيء يستطيع دفع هذا المصير المحتوم ».

هذه هي مشاعر الغربيين أنفسهم أزاء حضارتهم المتداعية التي تمر بمرحلة الآزمة والتصدع .

اقد ألمثأ الغربيون هذه الحضارة استمداداً من المنهج العلمى التجربي ولكنهم حجبوا أنفسهم عن نور العدل والحق والرحم والآخاء الإنسانى واستطاعت اليهوديه التلمودية احتوائهم وتمزيق روحهم الدينى وإحلال مفهوم النفسير المادى التاريح إلى مفاهيمهم والسيطرة عليهم أخلافياً وتدمير مقوماتهم الروحية والمعنوية وإثارة روح الفاحشة والإثم والفساد بينهم إلى الدرجية التي دمرت قيمهم وأصبحت مجتمعاتهم لقمة سائفة في يد التلمودية الصهيونية وسوف تسقط الحضارة الغربية ويتطلع العالم إلى مثل أعلى وحضارة جامع الروح والمادة والعلم والدين والدنيا والآخرة ، وأن الحضارة الإسلامية مرجوة لتحقيق هذا الآمل

وبعد فان ما قدمته الحضارة الإسلامية إلى الغرب هو نتاج الإسلام ولذلك قن الغبن أن يوصف بأنه أثر العرب فى الحضارة الآوربية كما يصوره البعض أوكا يعبر عنه أمثال جوستاف لوبون فى كتابه (حضارة العرب) فان الاسلام فى الحقيقة هو الذى قدم ذلك الاصل الاصيل الذى قام عسلى أساسه ذلك المجتمع الاسلامى ، أو كما صورته الدكنورة سجريد هنوكه تحت عنوانها الرامع: شمس الله تسطع على الغرب ، .

أن عبارة إن المسلمين تلقوا تراث من سبق ولكنهم زادوا عليه ليس تعبيراً دقيقاً عما فعل المسلمون. إن المسلمين بدأوا من منطلق و لا إله الا الله و ليعيدوا النظر في كل التراث البشرى الذي كان موجوداً في عصرهم من محلفات اليونان والرمان والفرس والحنود وبابل ومن منطلق التوحيد نظر المسلمون و لا تقول المعرب ــ لان الذي نظروا هم كل من أظلم الاسلام وكانت لغتهم في البحت هي العربية ، رفضوا الصنم والاقتوم والتعدد ، وحاكموا هذا التراث كله على هذا

القانون. ومن ثم كان لهم موقفهم الواضح القوى من الفلسس فة الاغريق ومن أرسطو بالمذات فهم لم يقبلوا منطق أرسطو لانه يقوم على منطق غير منطق التوحيد ولم يقبلوا منطق أرسطو لانه يقوم على خلق هبودية العبيد ( وما يقال عن أنهم قبلوا منطق أرسطو ليس من العلم المدقيق ) فان علماء المسلمين وقفوا وقفة رجل واحد ازاء فلسفة أرسطو السياسية التي تقدس هبودية العبيد وازاء منطقة القائم على علم الاصنام وكذلك وفضوا مفهوم الدراها الاغريق وتراجيديات سوفو كليس واسخليوس واريسيوفان وإضرابه لانها كانت تحمل مفهوما لا يقره التوحيد فهي حافلة بآلمة تتصارع وأرباب تلهو وتلمب وقدر متربص بالناس .

وعلى الأجيال الجديدة من المسلمين فى مطالع القرن العشرين ان تميد النظر فى المترجمات الغربية المعاصرة على هذا الضوء فهى امتــــداد لدراما الاغريق فى مفهومها ووثنيتها وهى تعارض تمام المعارضة مفهوم التوحيد الحالص

وقد كشف عديد من علماء أوربا عن دور المسلمين فى المطاء : ذلك العطاء المدى مته الحضارة المعاصرة رإن كانت قد غيرت وجهته ، ولديورانت وجوستاف لوبرن سجريد هونكه . وشهدوا إن جامعات قرطبة وطليطه وصقلية كانت تموج محركة راثمة ومد متدفق من البحث العلمى ، ومنه أخذ علماء الغرب أصول شوج العلمى التجريبي

وقال ابن أياس فى كتابه ( بدائع الوهور فى وقائيج الدهور ) أنه كان مابين القرن الحادى عشر والرابع عشر الميلادى كان الشخص الذى يمسه الجنون فى أوربا يساق إلى مجرقة النار ليحرقوه حيا وعلى رؤس الاستصاد اعتقاداً بان الشيطان قد فارق روح المجنون بالحريق ، فى ذلك الوقت كان المسلمون يعالجون المجنون أنه حالة مرضية وخال عقلى ونفسى .

ويتحدث العلماء المؤرخون كيف أن كتاب الحاوى في الطب والعلاج لا الله كان من أكل دوائر المعارف الطبية في التاريخ الابساني وان فرنسو الأول ملك فرنسا أراد مرة أن يطلع عليه فارسل إلى أمين مكتبه العامة يطلب نسخة فرد عليه أمين المكتبة بان على الملك أن يودع لدى المكتبة أنفس جواهر التاريخ الفرنسي رهنا لاعارة المكتام، وضمانا لعودته إلى حوزة الجامعة .

(م.١ - المد الاسلاي)

ينشكل في هذه الآولة موقف جديد للغرب من الإسلام في محاولة جادة بدأت منذ وقت ثم إتسمت حتى أخذت رسم بؤرة مضيئة وسط ذلك الافق المضبب من خلال ذلك الركام المادي شديد الخطر والقتامة وقد ظهرت محاولات الفهم للا لام والاقتراب منه في أعمال كثيرة وكنابات متصلة منها كتابات أمثال درابر وجوستاف لوبون وبرناردشو وكارليل والبوم تتسع الحلقة فتشمل العلماء التجربيون وبمض المستشرقين ومن هؤلاء ربجيه حارودى الذي أصدر كتابه ( حوار مع المدنيات ) مارس ١٩٧٧ يتحدث فيه عن بدأ اتصاله بالاسلام إمنذ عام ١٩٤٥ حيث التتى يعدد من المفكرين والعلماء والرؤساء المسلمين ،وفي رأيه أن أزمة الفكر الماركس لا يمكن أن تجد لها حلاالا بالاتصال بعدد من المدنيات وفي مقدمتها الحضارةالاسلامية ويلساءل جارودي: هل الالحاد ضروري ويجيب بان الالحاد كان بالنصبة لماركس موجة عابرة ثم يتحدث عني مفهوم جديد للتنمية بنظم علافة الانشان بالطبيمة من ناحية وعلافة الانسان بالجانب الالهي أو العنصر الرباني ومن منا ينفتح الماركسية على الايمان ولعل هذا الاتجاء قد سبقه قول هورلى دمان في كنابه الاشتراكية البناءة أن ماركس اندفع محوالمدالة لسبب أخلاقي ولكنه حذف و الاخلاقيه، من مذهبه ولذلك فان هذا المبدأ سينتهي إلى الانتمازية فاركرن يدفع الطبقة العاملة ﴿ البروايتاريا ﴾ إلى السلطة من أجل مصالحها فقط ومن هنا لا يكون هناك فرق بينه و بعزالفكر الرأسمالى فإلغاء الجانب الآخلاقي سيدمر مذمبه بالانتهازية وانتهى دوفان إلى أنه لا بد من إضافه القيم الاحلافية إلى مذا المذءب ومنا لايد من الايمان موجود الله لأن هذا هو مصدر الاخلاق.

هذا هو الموقف في مجال الفكر الماركسي، محاولات جديده لادخال الإيمان بدلا من الالحاد ويقول جاروذي : نحن نريد إيمانا يتدخل في السياسة والافتصاد لا ليستغلما بل ليصلحها .

أما بالنسبة للفكر الديمقراطى الغربي فقد أخذ ينفتح على الاسلام فاصحاب الديمقراطية المهيرالية في الغرب وغم أن خذورهم مسيحية وهم في معظمهم يؤمنون

بفصل الدين عن الدولة. وتنظلم الديمقر اطية إلى الاسلام ـ يقول جاك أوستروى لا تطنوا أن هناك نظامين فقدط في العدالم أحدهما اشتراكي واثنائي رأسمالي فهناك نظام ثالث متميز ومسنقل هو الاسلام وهو نظام كما يقول قابل الحياة والتعليبيق إذا عني أصحابه بأمره. لقد اكتشف هذا الكانب أن في الاسلام نظاماً اقتصادياً متميزاً يمالج المسألة الافتصادية والاجتماعية من موقف مختلف عن موقف المذهبين السائدين في عالم اليوم.

وهن ناحية ثالثة ظاهرة ونقد المسيحية، وإعادة النظر في مسلماتها في الغرب يقول الدكتور محمد المبارك: أن التيار المسيحي في أور با وأمريكا في حالة نفاعل مع المفاهيم العلمانية والالحادية ، إلا أن هناك الانجاء الذي بدأ باتخاذمواقف جديدة باتجاه تقهم حقائق الاسلام ، وقد كشف البحث للعلماء حقائق جديدة منهاكتاب أصدوء سبعة رهبان اقررا فيه بأن المسيح بشر أرسله الله وليس الها .

وقد أحدث هذا الكتاب هزة كبيرة فى الأرساط الكنسية وقد توصل هؤلاء الى هذا النتيجة التى أعلنها الاسلام منذ قرون عديدة تتيجة بحثهم المخلص والصارم فى اطار المسيحية .

وكتب أستاذ فرنسى فى اللاهوت رسالة الى الدكتور محمد المبارك يعلمه فيها أنه قرر أن ينشىء بجلة اسمها القناع ليسكتب فيها عن حقائق الاسلام للجمهور الأوربي الناطق بالقرنسية وقال أنه درس الاسلام فوصل الى اقتناع بان الوحى امتد من ابراهيم الى محمد صلى الله عليه وسم وقال: الى متى سيبقى الفرب أعمى عن حقائق الاسلام، و هناك جراح فرنسى شهير، هو الدكتور موريس بوكاى أصدر كتابا ترجم الى العربية هو ( التور اه والاجميل والقرآن: والعلم) وقد فشا المؤلف نشاه كاثوليكية معادية لكل ما هو اسلامى ، الا أن هذا الطبيب الجراح تصادف أن أتى الى السعودية لعلاج الملك فيصل فسمع منه كلمات قليلة عن الاسلام وعاد الى بلاده لينكب على قراءة القرآن بالفرنسية ودراسة المؤلفات الآخرى بالفرنسية عن الاسلام لينتهى الى أن هذا السكتاب (القرآن) لا يمكن أن يكون إلا من عند عن الاسلام لينتهى الى أن هذا السكتاب (القرآن) لا يمكن أن يكون إلا من عند في الانجيل والتوراه مالا يمكن قبوله علميا ، وهذا دليل كما يقول على أن يجمداً في الانجيل والتوراه مالا يمكن قبوله علميا ، وهذا دليل كما يقول على أن يجمداً

لم يأخذ من التوراة والإنجيل كا يذهب إلى ذلك بعض أعداء الإسلام ، وفي الدكتاب تحقيق عن فرءون الذى غرق البحر في عهد النبي موسى عليه السلام وقد جاء في القرآن الدكر بم (فاليوم تنجيك ببدنك لشكون ان خلفك آبة) وحول هذه الآية يقول الكانب: من أدرى محدا بهذه الواقعة التي تفصله عنها آلاف من السنين. ويقول الدكتور موريس أن المعجزة في القرآن ليس ما ذكره فقط ولدكن الآبلغ إعجازاً هو مالم بذكره فقد تنزه القرآن عن ذكر الافكار الخاطئة التي كانت سائدة في قرون مضت .

الويلاحظ موكاى أن المنسرين القدامى لم يكن في استطاعتهم تفسير القرآن بشكل كامل فا كنشافات العلم الحديث مكنفنا من إدراك مالم يكن بإمكانهم إدراك فسألة تدكوين الجنين في الرحم ومراحل هذا التكوين كانت تنتظر الكشف العلى الحديث، حتى نفهم ممانيها: العلقة ، الامشاج ، النطفة ، كما يشير أيضاً إلى أن مذا الكتاب لم يتمرض لما تعرضت له الكنب الاخرى من حزف وإضافات وتحريف

(١) هذا ومن ناحية أخرى نرى أن الغرب يردد الآن صيحات عالية بالمطالبة بالمجاد نظام عالمى جديد ، سوا. قى مجال الاقتصاد بعد أن اضطربت الرأسمالية والماركسية على السوا. ولم تستطيع أن يحقق شيئاً .

وفى هذا المجال نقدم الاسلام ، كدلك فان هناك من يدعو إلى إيجاد نظام عالمي جديد في مجال الحضارة بالتحار مع حضارة الاسلام، وفي هذا يقول الدكتور عمد المبارك: أننا لا نعمل على هدم الحضارات الحديثه في أوربا والغرب عموما ، ولكنها تسكملها باعتبار أن رسالة عمد هي الحلقة الآخيرة من سلسلة الدين لمواحد فليس هناك أديان وإنما الدين واحد ورب الدين واحد إبتداء من أبينا إراهيم ورسالتنا أن نجمع الناس على منهج واحد هو النهج الرباني: إن الدين صند الله الاسلام.

وإذا كنا نجد أن الانفتاح الماركسي على الحضارة الاسلامية ونجد الانفتاج الليبرالي على الحضارة الاسلامية ونجسب الانفتاح العقائدي على مفهوم التوحيد

الاسلامى ، ونجد فى الغرب ذلك التطلع الواضح إلى أن الاسلام قادر على العطا. فى مجال الاقتصاد والاجتماع والسياسة بعد أن عجزت الايدلوجيات ، هذه الآفاق تحتاج إلى رعاية وتوجيه اتقديم الاسلام غضاً طرياً :

وهى تعطينا الحصانة المكاملة أزاء نقل حضارة الغرب المنهرأة ، وتعطينا الثقة بأن ما ما نملك هو أصدق منهج وأعظم أسلوب ، وهو المنطلق الحقيقى لخروج البشرية من أزمتها إلى إقامة المجتمع الرباني .

#### (Y)

(٣) الحضارة الغربية المعاصرة: بشهادة المصنفين من أهل الغرب أنفسهم تدخل
 اليوم مرحلة المحاق والامثلة كثيرة والمؤلفات التي تكشف هذه الحقيقة عديدة.

أمامنا كتاب , إنسان المستقبل ، لمارتن باولى :

#### The Private Futaae

الذي يقول: ماذا حدث للانسان في الغرب: لقد انهارت سلطة الاسرة ودمرت الوفرة كل الآخطار العظيمة. لقد بدأ الانهيار فعلا في المجتمع الصناعي بانهيار كيان الاسرة وسلطة الاب بعد ضعف وانقطاع الصلة بين الاصول والفروع والجدود والاعمام. بل أن الاطفال اليوم ينزعون إلى مغادرة البيت فور انتهائهم من الدراسة لا عند الزراج كما كان يحدث من قبل. بل أن الووجة نفسها التي تعتبر آخر حجر في بنيان سلطة الاسرة بدأ وضعها يتغير أولا بالترد على الالزامات التي تو ثقها بالاسرة وثانياً تزايد معدل الطلاق حتى العلاقة بين الاباء والابناء أصبحت تعصف بها الشكوك بعد سيل الدراسات والنظريات التي تبين العلاقة الوثيقة بين الشذوذ العقلي والعلاقة الاسرية.

لقد دمرت الوفرة الأفكار العظيمة وقضت على الاسرة وأطاحت بنظام الاواج وسفهت الحب الرومانى وحولت الديمقراطية النقليديه إلى أسطوانات دعائية مسجلة . وهي تتجة الى تقليص العقد الاجتماعي الى سلطة محددة عير مرغوب فيها . .

اذا ذهبنا استقصى هذا الجانب من للهكشف عن الحراف الحصارة الغربية

واضطرابها لوجدنا الكثير الذي يقوله أهل هذه الحضارة عن مجتمعاتهم و والذي اعتقد أننا في أشد الحاجة الى أن نعرفه و نعى حكمته لنرد تلك الموجة الصالة التي يحاول أن يدفعنا اليها بعضا من المنتسبين الى لغتنا وبلادنا من أهل التبعية والتغريب والصعوبية ، حين يزيفون للناس أسلوب العيش الغرب ويعملون ماوسعهم في سبيل الغض من أسلوب الاسلام الاجتماعي والحضاري الذي هو الملاذ الاخير للبشرية اليوم بعد أن جربت الايدلوجيات المختلفة والمذاهب المختلفة من الوجودية غرباً إلى البوذية شرقاً دون أن تجمد الاسلوب الاصيل الذي يرضى النفس الانسانية ويقدم لها أشواقها الروحية وحاجاتها المادية معاً في كأس واحدة وعوما يفتله الاسلام : الاسلام المهج ، وليس هذا الواقع الذي يعيشه المسلون والذي ما يقتل الاسلام عثيلا صحيحاً .

ان علينا أن نعرف أن العضارة الغربية الى بدأت مستمدة جذورها من المنهج العلمى التجربي الاسلامى ولكنها نقلت ذلك الى أفق آخر هو أفق الفاحفة اليونانية المادية والاباحية وقد أعان على ذلك تقلبها الفلسفات التى قدمها فرويد في بجال علم النفس والإخلاق ودوركاجم فى مجال العلوم الاجماعية وهاركس افي المجال في بجال علم النفس والإخلاق ودوركاجم فى مجال العلوم الاجماعية وهاركس افي المحال المفرق من الاقتصاد وسارر فى مجال الوجودية ، كل هذا هو الذى حول الفسكر الغربي من المفهوم الاصيل لرسالة الانسانية ومسئوليته وأهانته وبعثه بعد هوته وجسابه وجزاءه

فان الفلسفة المادية التي انبئات عنها تلك الدعوات التي وصلت إلى أهماق النفس الفرية فأحدث فيها تلك الازمة العصبية ،والتمزق والانهبار هي محاولتها الحروج عن الفطرة والاصالة بانكار أمانة الإنسان ومسئر ليته في هذا الارض على النحو الذي جاء به الدين الحق للانسان .

و بالوغم أن العلماء في مختلف مجالات النفس والاجتماع والعلم التجربي قد كشفوا عن فساد هذه النظريات فإن الفاسفة المادية تدفعها قوى خطيرة لها هدف بعيد في إذاعتها وإغراء العقليات الضعيفة والساذجة بها . هذا الهدف هو تدمير البشرية قبل السيطرة عليها وهو ما كشفت عنه بروتوكولات حكاء صهيون ولقد تبين بالوثائق العلمية ان هذه الفلسفات استندت على أساطير قديمة ليست لها أى صفة علمية ، وأن المسلمات للتي قدمتها قد كشفت التجارب الاحصائية عن

خطأها ، بل أن علماء النفس التجربيين قد خطأوا فرويد في فرضيته من أن الجنس هو المصدر الوحيد الطموحه ، بل لقد تـكشف أن ما جاء به فرويد على أنه صيغة علم هو من صيم الفلسفة التلموديه وقد كشفت الـكالبة الفرنسية (لوس إيراجراى) عن أن نظريات فرويد تناقض الفلطرة وأن رأيه في المـرأة لا يمدو مفهوم أفلاطون الذي يرى أن المرأة اليست كائنا بشريا ، وإلى ذلك فان فرويد ينظر إلى المرأة على أنها موضع لاشباع الرغبات الجنسية وقال بنيامين فيلسون في كتابه فرويد والقرن العشرين : إن علم النفس التحليلي عند فرويد يمثل علم الكبت والقبع ، وأنه اعتمد على الاساطير القديمة مثل عقده أوديب والسراح بين ايروس إله الحب والحياه وثاناموس اله الموت ، ويقول سعيد حارب الذي نقلنا عنه هذه المراجعات أن نظريات فرويد في الدول الغربية وبين مفكريها قد سقطت لانها عجزت عن أن تلمي فيهم نداء الحقيقة والعلم فهي نظرية جريئة تبحث في جانب يسير من جوانب السلوك الانساني ، وهو العامل الجنسي وتهمل كثيراً في جانب يسير من جوانب السلوك الانساني ، وهو العامل الجنسي وتهمل كثيراً من الجوائب الهامة .

وكماكشف علما. الغرب فساد نظرية فرويد الذائمه الصيت والتي تدرس فى المساهد والجامعات على أنها علم و وليس على أنها فروض قابلة للخطأ والصواب ـ كذلك كشفوا فساد نظرية دور كابم التي علمت جيلا ضخما في البلاد العربية والاسلامة ممن ذهبوا الى جامعات الغرب.

ودوركايم الديد أصيل بمدرسة الفلسفة المادية التي أقامها هر برت سبنسر و تلميذ بمدرسة النفسير المادى للتاريخ التي أغامها ما كس وانجلز، ومو في صوء المذهب الماركسي يندكر أهمية الفردومسئوليته، ويعلى شأن الظاهرة الاجتماعية على المسئولية الفردية وهو يرجع الاخطاء إلى المجتمع في محاولة لتبرير خطأ الفرد وجريمته ولإحلاله من المسئولية في كل ما يصنع، ولا ريب أن مفهوم دوركايم الاسرة والمجريمة والمحياة هر مفهوم عكسي منافض الفطرة ومخالف لما جاءت في الاديان، وينكر المندين الفطرى، في الانسان، وينكر حياة الانسان في أسرته، ويرى أن الجريمة الاجماعية والالتزام الاخلاق ليدفعهم إلى عمل كل شيء عطا كل الصوابط والقيود والحدود التي أقامتها الاديان والتزمتها البشرية في سعيها نحو اقامة المجتمع والقيود والحدود التي أقامتها الاديان والتزمتها البشرية في سعيها نحو اقامة المجتمع

الربانى، وبعباره اصحانه يحاول أن يوجد مبررا أمام الافراد فى أعمالهم المعارضة الاخلاق والضواط، وإلقاء التبعة على المجتمع، ومن ذلك فساد ظريتة فى أن المجتمع هو الذى يخلق الاديان والعقائد والقيم الزوحية والاخلاقية ولذلك فهويراها عبث لا طائل منه واذا كان ماركس يتجه بالانسان إلى حيوانية العيش والبحث من اللقمة، وفرويد يصور الانسان بأنه عبد الهبواته وبزواته، فإن دوركايم يحكمل الحلقة فى افساد البشريه حين يفسر الانسان تفسيراً مادياً حيوانياً صرفا الغرب اليوم وهذا المفهوم هو الذى يوجه الحضاره المعاصره وجهتها الى النهاية المحتومة ، وذلك أن سارتر لم يلبث بعد أن عاد الشباب الاوربى مهزوما المحتومة ، وذلك أن سارتر لم يلبث بعد أن عاد الشباب الاوربى مهزوما متحلل الحلق ، أن دعاه الى الانطلاق فاندفع ينشىء علب الليلوعرى الشواطيء متحلل الحلق ، أن دعاه الى الانطلاق فاندفع ينشىء علب الليلوعرى الشواطيء متحلل الحلق ، أن دعاه الى الانطلاق فاندفع ينشىء علب الليلوعرى الشواطيء متحدراً من أشد منحدرات المجتمع البشرى الى الحاوية التى لا قرار لها .

ولا ريب أن المجتمع الغربي اليم تحت طرقات معاول هذه الدعوات الهدامة يدخل مرحلة اليأس والنمزق والغربة التي بدأها مفهوم و الحطيئة الآولى و والذي أنشا وح النشاؤم في الآداب الغربية والفكر الغربي وهــــــذا ما يصوره الوحوديون أنفسهم حين يصفون جيلهم بأنه جيل بلا أمل ولاعق ولا مستقبل

(4)

ومن هنا نصل إلى حقيقتين هامتين .

أولا: ان هذه الحصارة المنهارة لا تستطيع أن تعطى المسلمين شيئًا ذا بال وهم بسبيل بناء حضارتهم الإسلامية الجديدة أو في مرحلتها المستأنفة .

ثانياً: ان الحضارة الإسلامية والحضارة الغربية لا يصدران من مصدر واحد، ولا يلتقيان من حيث الومان والمكان فهذه الحضارة الإسلامية الى كفت عن للمطاء خلال القرون الثلاثة الماضية تود من جديد إلى الحياة بينها تدخل الحضارة الغربية في مرحلة المحاق والافول بعد تجربتها المريرة مع البشرية وهي أن تمكن

قد قدمت إضافات واسعة في الله الله الله عبرت عن أن تستكشف الجوانب المعنوية والروحية التي هي الشطر الآخر للانسان والحضارة وكان أكبر أزمانها انهار الجوانب الاخلافية وعدم الإيمان بالله صاتع الحضارة والعلم والتكنولوجيا ومعلم الإنسان ومن هذا المنغمز عجزت أن يحقق للانسان ما يطمح إليه

وتجرى اليوم محاولات في الغرب للتعرف على حضارة الاسلام وعلى الانسأن نفسه كمنقذ للبشرية منأزمتها والمكن قوىالصهيونية تفسد هذه المحاولات وتخدع أمل الغرب عن الحقائق الصحيحة وتزيف الصوره المشرقة للاسلام وتجــد من ومض أمل المكناب متاومة للاهوا. بالتعصب والمكراهية والحقد بما يحول دون فهم حقيقة الاسلام أو الاعتراف بعظمته وقدرته على حل مشا كل البشرية ،ولقد نشاءٌ منذ وقت بعيد تيار واضخ وعميق فى الغرب يعرف قدر الاسلام ويعترف بائره الواضع في حضاره الفربوقد جاء هذا ردأ على حملة الغدرومؤامره الصمت والانكار الذى ظل يسرى سنوات وسنوات بفضل الاسلام ولكن هذا الرافد المذى يعترف فى الغرب بالاسلام منهجاصا لحا للمجتمع البشرى وبديلا للمنهج الغربى المعاصر (لبيراليه وماركسيه ) ما زال نموه لما يكتمل بعد واعتقد أنه سيصل في القرن الحامس عشرالي مرحلةالنضوج والمكمال فمازال أمام الغربيين شوطا طويلا حتى مِتَمَادُلُوا عَنْ ذَلِكُ الصَّلْفِ الذي ظل يَعْذَى عَقَوْلُمْ أَسْنُواتُ طُويلَة عَنْ الرجل الابيض وحضارته التملا تهزم وعن سيادتهالسود والصفر والملونين ؛ وعندوره في التمكنولوجيا والوصول إلى الـكواكب وهو ينسي أنه محاصر الآن حصاراً شديداً لا فـكاك منه بين القنابل الذرية والهيدروجينية المدمره لمدنه ومدنيته والمذاهب المادية المدمره لنفسيته وكيانه الروحى •

# فى مواجمة الحضارة الغربية

إن حضاره الغرب ثمر اليدوم بمرحلة الانهيار والهزيمة والتحلل وهو الدور مرت به أن قبل حضارات الرومان والفرس وكل حضاره خرجت عن القم الدينية والآخلافية والمحدرت إلى الرف والاباحية والفساد.

ومع أن هذه الظاهره واضحة تماما فى عشرات من الصور والموافف فان بعض دماة التقريب ما زالوا أمثال حسين فوزى ولو يس عوض وغيرهم يكذبون على أملهم ويخدءوهم بتصوير هذه الحضاره على أنها المثل الأعلى والغاية المرتجاه لكل ثقافة وأمة . ولو أنفا تديرنا قليلا ما يقوله أمثال جيرالد هيرد فى كتابه (القيم الحلقية الثابتة) حين يقول :

و إن الغرب تمس ومتخلف بتحكيمة القانون العلمي في كل شيء حتى غدا الانسان إلة قابلة للتحكيم والتحكم ما دام كل شيء ما كينة فكل شيء لا هدف ولا أخلاق له ولا قيم له إن كل ما يملك الغرب مو القدره على التصنيع والقدره وحدما قد تدمر والاسلام تحقيق لا بالشفاه والكن بالقلب والمدل معاً ،

وقدأشار إلى معانى الفساد فى الحضاره الغربية باجثون كثيرون فى مقدمتم، ( والترشوبارت ) الذى يقول: إن الروحالغربية يتفشى فيها الحوف والقلق وهى شدمده الأثرة نزاعة إلى الفردية محبة التنافس.

صحيح أن الغرب قد جعل الانسانيه ذات تراث واسع يتفوقه فى الصناعة ولسكنه جرد الانسان من الروح وسيفقد الغرب زعامته ويصبح لا يمثل الطراز الانسانى فى الغالب وكثير من ذوى العقول الراجحة يتوقون إلى أن يروا نهاية التقافة الغربية البالية وهم يشعرون بفقرها وإفلاسها ويتطلمون إلى القافة تخلفها . إن الفرد من خلال هذا النموذج الثقافى ــ الغرب ــ لا يعبأ بخلاص روحه وا بما يهمه فرض سلطانه وتوسيع دائره نفوذه وقد نجح الفرد فى تغيير وجه الارض

واكن هذه الثقافة أخذت تملًا سماءها السحب وتومض حولها البروق وتعصف بها الاعاصير وأوربا تنزلق نحو الهاوية وتقترب من النهاية ولا شيء يستطيع دفع هذا المصير المظلم » .

عن نقول لهم أن هذا المصير المظلم الذي يواجه البشرية يستطيع شيء واحد دفعه هو «الإسلام» بمفهوم العودة إلىاقة وربط الاسباب كلها بصانع الاسباب وخالق كل القوى في عالم الطبيعة وعالم الإنسان

وقد دمغ سولجستين الحصارة الغربية المعاصرة بالهزيمة والندمير وقال: أن أعجب ما يلاحظه المرافبون الآجانب في الغرب هذه الآيام هو الانهيار في روح الشجاعة في مواجهة السوفيقية الشيوعية، أنهم مصابون بالشلل عندما يواجهون القرى المهددة لامتهم ومنها الارهاب الدولي .

ويتساءل: هل انهيارروح الشجاعة هو بداية النهاية. ويقول: أنه مما يساعد على رواجها هذا الغزو الذي يثير الاشتهزاز لحياة الفرد الخاصة بواسطة البرامج الغبية في التلفزيون والموسيتي التي لا يمكن احتمالها. أن الدفاع عن حقوق الغرب قد وصل إلى أبعاد مقطرفة بحيث أصبح المجتمع كله أحياناً يقف عاجزاً عن مواجهة أشخاص معينين. إن السمعة السطحية والاستعجال مرض القرن العشرين. يبدو واضحاً في الصحافة . لقد أصبحت الصحافة أقوى من السلطة القشريعية والتنفيذية ومن سلطة القضاء.

إن المحركة من أجل بقد كوكب الأرض قد بدأت فعلا . إن قوى الشر قد بدأت فعلا . إن قوى الشر قد بدأت فعلا مكان ورغم ذلك فان قد بدأت فعلا هجومها ، وقستطيع أن تحس ضعطها في كل مكان ورغم ذلك فان شاشات تليفزيونات الغرب وصحفه حافلة بالابتسامات والكووس المرفوعة لتبادل الانخاب . لقدوضعنا كل آمالنا في الغرب على نظر يات للاصلاح الاجتماعي والسيامي واكتشفنا بعد ذلك أننا محدوعون » ؛

وه. كذا بجد أن الامور قد صارت واضحة لهم ولكن ما بال أعلنا في العالم الالـ الامن قد ما يزالون يعيشون في خدعة عميقة تجاء هذه الحضارة المنهارة وما زال بريقها يملا عيونهم وأرواحهم .

إن الغربيون المنصفون اليوم يبحثون بعد إفلاس الحضارة الغربية عن طربق: هذا الطريق نشعر نحن المسلمون أن لدينا مفاتيحه . نعم أن ف كرنا الاسلامي الاصيل قادر على أن يقدم لمؤلاء ما يبحثون عنه . إن هؤلاء القوم معذورون لأن طبيعة المفهوم الذي جاءهم عن الدين لم يكن كاملا والانجيل الذي أنزل على رسول الله عيسى عليه السلام لم يكن ديناً مستقلاولذلك فانه ما كان ليقودحركة الحياة . لقد أنزل الله تبارك وتعالى الانجيل على عيسى عليه السلام لم كمل النقس الذي وجد في بني إسرائيل حين انصرفوا إلى المادة انصرافا كاملاحتيانك حين تقرأ النوراة المكنوبه بأيدى الاحبار لا تجد فيها كلمة واحدة عن اليوم الآخر . لقد أعلوا شأن المادية حتى دهوا الى أن يرو الله جهره ، ومن أجل ذلك لابدأن يأن الانجيل ليقدم شحنة روحية وي كمل النقص الذي منى به بنو اسرائيل ، فأن الفصلت المسيحية عرب اليهودية كانت المادية كامها في جانب والروحية في خانب والروحية في خانب والروحية في

أما الاسلام فقد جمع بين المساده وللروح وأمور الحياة ومطامح النفس ولذلك فقد نص القرآن على أن بنى اسرائيل أعملوا القيم والروحانيات وأن أمل الانجيل ( أعملوا الدنيا ) أما أهل الاسلام فقد جمعوا بين الجانبين .

لقد قدم الاسلام مفهوم الحضاره الافسانية الجامعة: حضارة العدل والرحة والاخاء الافسان على أساس تحرير الافسان من عبودية الونفية ومن عبودية الانسان وأن يكون الانسان مستخلفاً فى الارض لبناء المجتمع الربان وأنه مسئول وملتزم أخلاقياً ويؤمن بالجزاء والبعث والحساب ويؤمن بأن الكون من خلق الله تبارك وتعالى وأنه هرمصدر العلم الشامل والمعرفة الحقيقية لجميع البشر. ولقد أعطت الحضاره الاسلامية البشريه هذا المفهوم المميق كما أعطتها المنهج العلمى التجريبي واذا كانت قد توقفت عن العطاء فترة فانها مؤهلة للموده كرة أخرى الى أداء واجبها فى بناء الانسانية الشدة بعد أن أثبتت الحضاره الفربية فشاها فى أداء هذه المرابعة فشاها فى أداء

و لقد هوجمت الحضاره الاسلامية من الغرب هجوما شديدا وتذكر الها بعد أن أحرز زبدة علومها ومعطياتها ، ولـكن الحق يعلو مهما اشتد التذكر له فقد عاد المنصقون يعترفون بالفضل . ويرونأن البشرية لن تستطيع أن تحقق مجتمع

الرحمة والعدل والاخام إلا إذا عادت إلى الإسلام كرة أخرى ان الحضارة الاسلامية بمفهوم القرآن تهدف الى قيام المجتمع الإشلامي الصحيح الذي يجمع بين توقير الحاجيات المادية والحاجات النفسية وضمان تحقيق التوازن بين الامرين ، ولقد صيغت المبادىء الإسلامية على نحو يجعلها رمزاً للضمان الحقبق الامن والكرامة والصوابط التي تحتويها لا تمارض سنة النطور في الحياة البشر بة من جهة وتضمن توفير حاجيات البشرية بنوعيها من جهة أخرى ،

ان على المسلمين الذين ما زالوا مخدوهين في الحضارة الغربية والذين يحاكونها محاكاة عمياه، على مؤلاء أن يتذكروا ما قاله برتراند رسل الفيلسوف الانجليزي من أن الناس في الغرب غير قادرين على تطوير الجانب الإنساني من الحياة بالكمية نفسها التي تتقدم بها الناحية المادية وان كل خطوة الى الامام في الخترعات المادية هي خطوة نحو فناء الإنسان، فعلينا أن نكون دائماً على يقظه فلا نلتي بأنفسنا تحت وحمة هذه الحضارة. ان علينا أن ناخذ منها ما ينسجم واسلامنا وناتي عن كواهلنا عفنها وفسادها. وهدا أمر ميسور حين نؤمن بالإسلام عن بينه وهدى والله يهدى من يشاء الى صراط مستقم أو كما يقول المسلم الآلماني محد صديق من أن الحضارة الغربية لا تضع حلا لغير مشكلات الحياة المادية ونحن نشاهد أثرها المدمر على الحيادة الإنسانية فقد تحطمت الاسر، كاجمدت صلات الموده بين الافراد ولذا فاذا شئنا أن نكون شراً بحق ونتصرف تصرفات الانسانية أن نعرض أعراضاكاملا عن المنقليد الاحمى المحضارة الغربية .

## حضارة الإسلام المتجددة

حاول الاستشراق محارلات متمدده الغض من قدر الحضاره الاسلامية ، فقد كان جارياً على اقسكار فضلها على الغرب ، حفيا بان يظل اعلم جاهلون اياها ، بل وكارهون اياها ، ومن هنا كانت دعاواه بان المسلموز لم يقدموا الا مترجمات اليونان القديمة ، أو قولهم أن عناصر فارسية أو تركية أو غيرها كانت مي مصدر الحضاره وأن العرب لم يكن لهم فيها نصيب فيها أو وصفهم الحضارة بأنها حضارة مربية في محاولة لسحب كل ظل من الاسلام عنها وفي كل الدعاوى الثلاث كان الباطل واضحا فإن المسلمين قدموا للانسانية المنهج العلمي التجربي اللاي لم يسبقهم اليه أحد وأنه مو الحجر الاساسي لبناء الحضاره الحديثة ، وأن مسالة المناصر لا قيمة لها في الاسلام الذي ارتفع يمعننقيه الى الايمان بوحدة اسلامية ترتفع عن القبليات والافليميات والتعصب المناصر أو الاعراق أو الدماء .

ولم تكن الحصاره عربية لأن أساسها هو القرآن والتوحيد والدعوة الى النظر في السكون والرحمة والاخا. الانساني والتحرومن الوثنية ومن عباده الفردوالقيصر والفرعون فهي اسلامية أصلا وليست عربية .

### كلمات للتاريخ

يقول وليم كانسفبلس: ان كثيراً من كتاب اللغة المربية عندما يذكرون الدول الاسكلامية كدول الحلفاء الراشدين والآمويين والعباسيين والامارات الاسلامية يعبرون عنها بقولهم (التمدن العربي) وهو تعبير فاسد تكذبه الحقيقة الناريخية ، فلو قالوا ( الدول العربية ) لـكانوا أقرب الى الصواب ذلك لآن العنصر الغالب والحاكم فيها كان عربياً ، أما التمدن يمنى ما أنتجت تلك العصور من ممار العلوم والفنون والصنائع فقد كان ( تمدنا اسلاميا ) وليس عربياً ، والفرق بين الغظين ظاهر لا يختى على ذى بصيره .

ويقول : أن العرب بما فطروا عليه من الذكاء وبعد النظر لم يضطهدوا العلوم

والفنون في البلدان التي فتحوها في على الضد من ذلك شجموها وساعدوا على ترقيتها ، ونحن بدورنا نقول المكاتبان ذلك هو أيضاً فضل الاسلام وأثره ومنهج الحياة التي جاء بها ، وايس العرب هم الذين فعلوا ذلك من عندهم فقد علمهم دينهم السهاحة والرحمة والانفتاج على الثقافات فدعاهم رسولهم أن يطلبوا العلم ولو في الصين شريطة ألا يكون ذلك متمارضا مع عقيدتهم وتوحيدهم لله تبارك وتعالى .

ويمر ف وليم كانسفليس بفضل الحضارة الاسلامية ويضيف شهادته إلى شهادات المنصفين أمثال درابر وجورج سارطون وجوستاف لوبون وسجريد هوتكه حين يقول: لقد استفادت أوربا النصرانية من الاسلام بعد أن تقهقرت بعد سقوط رومية وظلت أجيالا راسخة في ظلمات الجهل إلى أن حان وقت يقظتها

ولقد عاشت الحضارة الاسلامية وتدفقت قدرتها عنى العطاء ولا زالت مؤهلة لاستثناف أدا. دررها مرة أخرى عاشت لانها قامت على أسس راسخة من مفهوم تحرير الانسان من عبودية الوثنية وتحرير الانسانية من عبودية القياصرة والفراعنة والآباطرة ، ولذلك فإن أرنولد تويني لم يستطع أن يتجاهل الحضارة الاسلامية من بين الحضارات التي ما زالت قائمة ( الحضارة : عربية وشرقية ) والحضارة المندبة وحضارة الشرق الاقصى . يقول: هذه الحضارات القائمة في الوقت الحاضر قد استطاعت أرب تبقى قائمة يعتنقها مثات الملابين بفضل ما أنيح لها من عوامل النمو والحياة نتيجة لما قام بينها من تفاعل وما حدث من التقاءات على مدى الناريخ . ويتحدث أر نولد تويني عرب مشهدين في الالتقاء بين الحظارة الناريخ . ويتحدث أر نولد تويني عرب مشهدين في الالتقاء بين الحظارة ويقول: كان من نتيجة هذا اللغاء افتباس أوربا الغربية للتفوق العرب السلامي ويقول: كان من نتيجة هذا اللغاء افتباس أوربا الغربية للتفوق العرب الاسلامي وإثراء الحرابية ابتداء من القرن الوام عشر ( عصر النهضة ) .

أما اللقاء الثانى فهو اصطدام الحضاره الاسلامية بالحضاره الآوربية فى أراخر القرفالتاسع عشر متمثلا فى الاستعار الغربى فى مصر (حملة تابليون) ثم الاحتلال الانجليزى، وفى شمال أفريقيا (الاستمار الفرنسى). ويكشف أرنولد توينبى انصاف عن أن الحضاره العربية الاسلامية بالصوره المشوعة التي يحاول بعض الباحثين

أن يصورها في صوره الأفول والذيول لذى أدى إلى الانهيار السريع أمام الاستماربل كانت الحضارة العربية الاسلاميةلا تزال تتمتع بقدر كبير من الحيوية بما مكنها من الصمودا مام الغزو الحضارى الأوربي الذي ظل يناوش العالم الاسلامي حتى اليوم ولم تأخذ الحضارة العربية الاسلامية أسلوب الانكاش والعزلة بل واحت بمنطق الثقة والاعتزاز تبحت عن سر التفوق أو الانتظار العسكرى للغرب .

يصل ( تويني ) إلى الدعوه إلى اتخاذ أسلوب العيش العرف سبيلا إلى إيقاظ الحضارة الاسلامية . هؤلاء الذين تربوا في أحضان الغرب وحملوا لواء هذه الدعوه لخدمة النفوذ الاجنى واستبقائه لنجه دو الحضارة الاسلامية بعد أن فسروها تفسيرا مادياً غربيا أو ماركسياً في عربة لانتقاصها ولحلق جو مناليأس في نفوس أهلها منها ليعتنقوا حضارة الغرب المنهاره التي تمر بمرحلة الانهيار والتصدع، وقد كشفت حركة اليقظة عن فساد هذه الدعوه وانهزام هذا التياو بعد أن جرب العرب والمسلمين أسلوب العيش الغربي الذي وضعهم في طريق الهزيمة والنكبة والنكسة بلروضهم على حافة فتدان وجودهم نفسه مالم يعودوا إلى التماس منهجهم الاصيل المستمد من القرآن البكريم والاسلام والتوحيد، وقد تسكشف لهم . غش ، هزلا. الرواد وصلالهم من طه حسينولطني السيد وساطيع الحضري وسعد زغلول ، ومنذ وقت بعيد عرف المسلمون أن ما ينقصهم هو العلم والشكةولوجيا وأنهم إذااستطاءوا الحصول عليهاوصهرهافي إطارفكرهمالاسلامي ولغتهم العربية فانهم يدفعون الحضارة الاسلامية الغافيه إلى طريق اليقظة ، فتوقد مصاعلها من جديد لتمد الانسانية كلما بالضياء والمال والرحمة والآخاء الانسانى بعد أن تصدعت تجربة الجضارة الغربية المادية التي سيطرت على البشرية أربعة فرون وأعطت الناس من المتاع المــادى ما دفعها إلى حافة الترفوا لاباحية والتمزق النفسي لانها نسيم إطار الحضارة العالم على حدود الله وضوابط العدل واشتغلت بالجنس والعنصر والمادة وانحرفت عن بناء المجتمع الربال فكان لابد مر أن نصيبها سنة الحضارات، ولا بد أن تنتهي نهاية الحضارة الرومانية وكل حضارة مجرت طريق اقه تبارك وتمالى واشتغلت بالباطل والظلم .

واليوم يتزايل هذا الجيل الرائد الذي هدى إلى الضلال بعد أن استحصدت

حركة اليقظة الإسلامية وقدمت مفهوم الإسسلام الأصيل: المفهوم القرآنى لا الفلسنى ولا المستمد من جبريه التصوف الفلسفى أو علمانية الاعتزال، وكلما مذاهب مصطربه تأثرت بالفلسفات اليونانية والفنوصية وعجزت عن أن تقدم المنهج الآصيل المستمد من المنابع الآصيلة من القرآن الكريم والسنة الصحيحة، ويتسكشف لبكل للباحثين والمراقبين أن الحضارة الإسلامية تتأهب لجولة جديدة هذا على الأقل هو ما يتطلع إليه المسامون على مطالع القرن الخلمس عشر: ألف مليون ، ربع سكان العالم لهم كيانهم الاقتصادى ووجودهم المتكامل، هذا فضلا عن أن البشريه كلما تتطلع اليوم إلى فجر جديد يأتى من قبل الإسلام نفسه بعد أن عجزت الإيدلوجيات الغربية عن أن تقدم مقبحاً أصيلا.

ولقد كان روجية جارورى فى كتابه ( من أجل حوار مع الحضارات ) قد أندر الحضارة الغربية بسبب تحطيمها للقيم الإنسانية ( ومن قبله كانت صيحة شبنجلر) الذى أعلن قبل خمسين سنة حين قال : ليس هناك مهرب وإننا الآن فى آخر مراحل التدهور وليس هناك احتمال فى ظهور دين جديد أو فلسفة جديدة لان تربة الغرب مهوكة ميتافيزيقيا والشك هو الطريق الوحيد الذى ينفتج أمامنا

أن هذا العصر سيكون المرحلة الآخيرة من الحضارة الغربية وهذه المرحلة النهائية حقمية بالنسبة المتاريخ الغربي. وهناك بحموعة أخرى سبقت وتبعت تحمل هذا الطابع من التشاؤم في مستقبل الغرب منها برلهاردت وتيلولاس ودافيفر ، قال دانيفسكي أن الافطار غير السلافية في طريقها إلى التدهور . ونحن نوى اليوم أن الشعوب السلافية أيضا قد انهارت بعد أن فشلت فيها التجربة الماركسيه ، أما جارودي فيقول : أن الحضارة الأوربية التي نبقت على فلسفه فاوست ( أي الفيطان ) والتي جملت من الإنسان الغربي جرد آلة الإنتاج والاستهلاك يسير دوني هدف ، ولهذا السبب فإن الحضارة الغربيه ستعود الإنسان إلى هلاك محتمالا العربية الاخرى . أن الإنسان الذي أنتجته الحضارة الغربيه يسير بلا هدف كالآله العربية الاخرى . أن الإنسان الذي أنتجته الحضارة الغربيه يسير بلا هدف كالآله المربية واستهلاك وهدفه الوحيد هو أن ينتج أكثر فأكثر ، ويجمل من هذا النحو الاقتصادي المقياس الوحيد الذي يفرق بين دوله متحضرة ودوله متأخرة .

( 9 11 - 1 le 14 mK2)

وهكذا نحن لشهد النهايه. ولكنا لا نتعجلها وإنما نطلب إلى المسلمين أن يقيموا الجتمع الاسلامى فى بلادهم ليستطيعوا أن يقدموا الاسلام الى الناس،أن البشريه أحوج ما تكون اليه، أن الاسلام يملك مفهوم الحضارة الوحيد الذى تتطلع اليه الدنيا كلها ، ومو القادر على أن ينقل الناس من البشريه المنائه الى الالسانيه الراشدة ، ذلك مو التوحيدوالعدل والرحهوالآخاء الانساني والتحرد من عبادة الوعمية في العقيدة وعبادة القيصر والمادة في المجتمع .

لقد حاولت الحضارة الفربية قهر الحضارة الاسلامية وابادتها في محاوله استمرت أكثر من مائه وخمين عاما ولـكنها عجزت لآن الحضارة الاسلاميه على تعتمد على أسس ثابتة من الفطره والاصاله والعدل وهي أسس لا يمكن أن تنهار أمام زيف الماده أو بريق الاباحيه أو صلال العنصريه والفرديه والاستعلام بالجنس أو المال.

### نحن وحضارة العرب

(1)

ف مطالع القرن الحامس عشر الهجرى بجب أن يـكون المسلمون قد تحرروا تماماً من عقدة الاجنى ومن الاعجاب بالحضارة الفربية التي تمر اليوم بمرحــــــلة الافول والتدمور . ودلك بشهادة الغربيين أنفسهم في ذلك أن هذه الحضارة قد قطعت شوطا طويلا فىالطريق المضاد للقطرة والطبيعة حينفصلت بينالعلم والدين والروح والمادة، والدنيا والآخرة واستملت بالنظرية المادية ،واستطالت بشمرات العلم ، وحاوت أن تؤكد قدرتها على تنظم الحياة بأسلوب لايدخل فيه الدين ولا تنتظمه الاخلا قولاثبات القم وجرت وراء مفهوم للتطور والنسبية يرفض إقامة إطار ثابت تجرى الحركة منداخله ثم حاولت بعد ذلك إقامة الدراسات الانسانية على أساس التجريد والمــادة فافترضت أن الانسان حيوان وأنه خاضع للمادة أو للجنس واسقطت اسقاط تاما مفهوم الروحو للعنويات والدين وما للمقائد من تأثير في الناس، ومالها منقوة في تفسير الاحداث والوقائع والمواقف ومن ثم دخلت فى مرحلة الازمة وتركت بصماتها على المجتمع الغربي بالترزق والغربةوالخطر الشديد وخاصة حمين أخذت مفهوم الاباحية وحرية الجنس والترف وإنهيار الاسرة وكراهية المرأة للولادة وتربية الطفل والجرىوراء الشهوات وبذلك دخلت مرحلة الافول التي دخلتها منقبل الحضارتين الرومانية والفاوسية ونحن المسلمون لناحضارة قد توقفت عن المطاء ثمة بعد أن أعطت العالم والانسانية أعظم تراث من العدل والرحمة والاخاء البشرى وحطمت قواعد الظلم والعبودية التي عرفتها حضارات الفراعنة واليونان والهنود والفرس وإفامت الجتمع الربانى وأقامت المنهجالتجريبى أساس الحضارة الحديثة ، ورفعت البشرية عن وهدة الوثنية والمادبة وحررتها من الطفولة والاخلا د إلى الارض والشهوات والظلم ، وكانت الحصارة الفرابية قد ورثت تلك المعطيات جميما و لـكنما شاءت أن تصور مفاهيمها العلمية في أطار الفسكر البشرى الوثنى القديم ومن ثم تقدمت مقدما ماديا بعيد المدى في معطيات الحياة والعناء والعمل والحنها عجزت في نفس الوقت أن تلبى مطالب الروح أو تحقق أشواق النفس أو توازن بين الماده والروح أو تجمع بين العقل والقلب، أو تجمل الدنيا مزرعة للاخرة فانصرفت عن أدق مفاهم الاستخلاف في الارض، وعجزت عن فهم المسئولية الفردية والإلتزام الا خلاق والجزاء الاخروى .

وكان أكبر المحاذير أن جاء النفوذ الغربي عثلا بالاستمار السياسي والعسكرى والاقتصادي ففرض على المسلمين مفاهيم في الاجناع والتربية والقانون ، وحجب أسلوب الحياة الاسلامي تماما ، وحاولت جميع النظريات الوفده التي ظهرت في العالم الاسلامي وهي جموعة من النقائص والاوشاب ، من ركام النظريات الغربية أن تشكل بالمزح والتركيب نظرية ملفقه ولذلك لم تستطع أن تبقى طويلا لانها صد طبائع الاشياء وضد الفطرة ومن حيث حاول بعض القادة الجمع بين الاسلام والقومية والماركسية أو بين الوحدة والحرية أو بين الديمقراطية والاشتراكية ، فلم تستطع هذه النظريات أن تحقق شيئا ، وكشفت بفساد تطبيقها ، عن حاجة البلاد الاسلامية إلى النظرة الاسلامية الاصيلة الجامع . اقد فشلت تلك المسميات الوافدة كابا أن تعطى شيئا ، وكانت ميزة الاسلام أنه صنع وحدة الفكر الحامع التي تحول دون الصراع الفكرى التدرق النفسي .

ولقد كشف كثير من الباحثين الغربيين عن فساد هذه التجربة الغربية فقال والتر شوبارت: أن لروح الغربية يتفشى فيها الخوف والقاق ، وهى شديدة الاثر نزاعة إلى الفردية محبة المتنافس ، وأن الغرب قد جمل الانسانية ذات تراث واسع بتفوقه فى الصناعة ولكنه جرد الانسان من الروح ، وسيفقد الغرب زحامته ويصبح وهو لا يثيل الطراز الانساني الغالب ، وكثير من ذوى العقول الراجحة يتوقون إلى أن يرو مهاية الثقافة الغربية البالية وهم يشعرون بفقرها وإفلاسها ويتطلعون إلى أن يرو مهاية الثقافة الغربية البالية وهم يشعرون بفقرها وإفلاسها ويتطلعون إلى ثقافة تخلفها . أن الفرد من خلال هذة النموذ الغربي لا يمبأ بخلاص روحه وإنما يهمه فرص سلطانه و توسيع دائرة نفوذه وقد نجح الفرد في تغيير وجه الارض ولحكن هذه الثقافة أخذت علاً سماءها السحب و تومض حولها البروق و تعصف بها الاعاصير وأوربا تنزاق إلى الهاوية و تقترب من النهاية ولا شيء يستطيع دفع هذا المصير المحتوم.

لدلك كان عليناأن لايندفع وراء حصارة خرجت عن الفطرة وعن طاعة الله سمعت الاشياء يغيير أسمائها الحقيقة وتنسكرت للخالق العظيم فوصقت مصدرها بالطبيعة وادعت أنها ايست في حاجة إلى وصاية المدين أو حماية الاخلاق.

ومن أخطر محاذرها أنها تحاول أن تطرح أسلوبا للميش يخرج المسلمين من مفاهيمهم وقيمهم ويدفع بهم إلى التخفف من التماسك الخلقى وفتح الباب أمام الرشوة والهدية في مقابل خدمة مقدمه على حساب المجتمع ، وإلى السهرات الصاخبة والحرو و يقصل بها من اختلاط الرجال والنساء وإلى الولع بالترف والوخرف والاوانى والزينة والنجف والموسيقى والرقص والتخفف من التبعلت وخلق مجتمع فيه كثير من التحلل والرخاوة ومن شان تقبل المسلمين لمقهوم الحضارة الغربية هذا أن يجعل الجماعة الاسلامية عاجزة عن مواجهة النفوذ الاجنبي والفزو الخارجي ومقاومة السيطره الاجلية المتغلفة وعن شان تقبل هذا أن يخلق نوعا من الاعجاب بالغاصب و تقليده التعلم في مدارسة والبعثة إلى بلاده ، وفهم الاسلام على غير حقيقة والنائم بالنفسير المسيحي للدين بأعتباره دين عبادى لاهـــوت عمن لاعلاقة له بالنظم الاجتماعية والسياسية . وقد احتوت أهذه الاساليب المجتمعات الاسلامية إلا قليلا في نظام افتصادى ربوى ومفهوم لبيرالى ديمقراطي أو ماركسي اشتراكي معمفهوم إقليمي وقوى ضيق وكلهذا عما يتعارض مع العدل الاجنماعي الاسلامي والشدوري والاخاء الاسلامي البحامع .

### يحن وحضارة الغرب

(1)

#### تحديات مجتمع الاستملاك

يقول أحد الخبراء الاجتماعيين الغربيين: إن المجتمع البشرى اليوم قد سمّ، ويتس من منبع أوربا الذي فقد زبته ولم يستطع خلال هذه النهضة الهائلة الطويلة أن يصيف إلى رصيد الانسانية إلا الحديد والنار والقنابل المدمرة والغاذات السامة والآلات المبيدة . وإن الفراغ الذي حدث في قيادة الإنسانية اليوم هو فراع رهيب ولكنه فراغ لا يستطيع أن يملاه أحد إلا المعالم الاسلامي ، والحقيقة إن كتاب الغرب المتصفين اليوم قد أخذوا يقومون التجربة كلها وقد وجدوا تمرتها قبض الربح وحصاد الحشيم .

لقد نصبت موارد الأرحام فى أوربا ونسبة المواليد فى أغلب بلاد أوربا هى خسة أطفال لسكل ألف من السكان وما تزال النسبة تتضائل . بينها هى تنمو بحوا مصطرداً فى عالم الاسلام ، وهناك الحديث عن افلاس الغرب والتضخم ، وجرى الحديث حول صياغة بموذج اجتهاعى جديد والعجز عن تحقيق ذلك لأن الوعامات فى الغرب اليوم غير قادره على تغيير نوعية الحياة التى يعيشونها أو الانتقال من حضارة الاستملاك إلى حضارة جديدة أكثر استقراراً ولسبب وصول رجالى عادين الى الحكم أصغر بكثير من الازمات التى تواجه بلادهم نرى العجز واضحا فى تجاوز المشاكل والنخبط يمينا وشمالاً .

وقد أجمع صفوة علماء الغرب على فساد التضامن الرأسمالى والاشتراكى والتظلع الى نظام جديد وقد عرض عاماء المسلمين عليهم النظام الاسلامى بوصفه الحل الوحيد الذى لن تجد البشرية امامها سبيلا للخروج من أزمتها الا به .

وقد توقع أرنوله تويني انهيار الدخل القومي والاجناعي للبلدان الصناعية

ما يؤدى إلى توقف النمو الصناعى فى هذه الدول بل وتدهوراً مستمراً يسيطر على مذا النمو ما نجعلها تواجه تحدياً مرعباً سببه الحصار الاقتصادى الدائم الدى ستعانى منه نتيجة أحوال مادية قاسية .

وكتب مؤخراً كاود جوليان عن سقوط الامبراطورية الامريكية فى العالم فقال:أن هذا السقوط سيكون أسرع كثيراً من المدة التي اقتضاها إنحسار الشمس عن الامبراطورية البريطانية وقال أن عوامل التفسخ والتاً كل التي قضت على جميع الامبراطورية بما فيها الامبراطورية الرومانية التي ظلت تتهاوى بشكل انحدارى لمدة ثلاثهائة سنة .

ويواجه الغرب موجة عاصفة فى مجال الأمراص الحبيثة التى يحتاحه بنسب عالية نتيجة الإسراف فى الطمام والحر وأكل لحم الحنزير وأمراض القلب والقرحة والصداع .

وقد تكشفث في السنواب الآخيرة في المجتمعات الغربية عشرات الوقائع من الفضائح الآخلاقية .

وهـكذا يمانى الغرب الفلق والاضطراب والغربة والانتحار تقيجة المشاكل التي يواجهها الإنسان في حياته اليومية العادية ، وهي حالات عصيبة وهمية لاعلافة لما بالواقع ومنها ظاهرة الاكتئاب وتعارف الجميع على ما يسمى بالحبوب المهدئة والمنومة التي يستعملها اليوم الملابين ، وقد جاء في يعض الاحصائيات أن ٢٠٠ مليون أمريكي يقناولونها كل يوم الحكي ينام بعضهم أو يهدىء أعصابه وأصبحت المصانع تنتج منها بالمليارات .

وما يزال مجتمع الاستهلاك يفرز مزيداً من الاخطار ويعقد الامور ويخلق الازمات ولمل أخطر هذه الازمات التي تهدد بفناء اليشرية استهلاك الطاقات استهلاك الوارث السفيه الذي يبذر ماأورثه الله له من ثروات طبيعية هائلة وكأنه يعتقد أن هذه الموارد من المواد الحام والاراضي الوراعية ومياه الانهار والبحيرات لا حد لها ، يستطيع أن يفرف منها إلى ما لانهاية فهو يستخدمها بإفراط وإسراف يهدد العديد من هذه الموارد بالنصوب والاستنزاف .

وقد أعلن العلماء محذرين أن النمر الذي يشهده العالم منذسنوات بعيدة له حدود سيقف عندما وإن الموارد الطبيعية التي يبددها الإنسان محاقة سوف تنفذ يوما ما قد تبكون أقرب ما يظن

يومئذ سيواجه الجنس البشرى مأزفا لا يدرى كيف يتخلص منه، هذاما كشف عنه العلماء نتيجة السفه في الاستهلاك وفي همائل الرف وما يزال عالم الغرب يخدع المسلمين وأصحاب القارة الوسطى الواخرة بكل الثروات ليستلب منها همده الثروات بأقل التكاليف ويثير تلك الدعاوى الباطلة عن الانفجار السكاني وغيره من محاولات ترمى إلى إنق من تعداد المسلمين وتنمية خصومهم ، والحقيقه أن الازمة ليست في تزايد السكان ولسكنها في سوء توزيع الثروة من حيث يمتلك عدد قليل من أصحاب الثروات تلك المقادير الضخمة يعين أصحاب الموادد أنسمهم عيش الفقراء ثم يراداً يضاً أن يحال بينهم وبين النمو حتى تظل هذه الموادد في أيدى الجسمين من المغامرين الآجانب وأغلبهم اليهود .

كذلك قان هناك ذلك التطاول الخطير من بعض أدعياء العلم فى تجاوزهم الحدود المسموح للبشر بالسعى والاجتهاد من خلالها فى محاولة إنتاج ما يسمى الإنسان النموذجى ، وقد أغزاهم النجاح الذى أحرزه فى بعض الجزئيات فدفعهم إلى اقتحام ميادين جديدة تعتبر خارجة عن الحدود التى مجوز للانسان أن يعمل فى نطاقها وخاصة تملك الميادين التى اختص الله نفسه بها ولا يستعلي بشر مهما أوتى من العلم والمقدرة أن يتمرض لها وفى مقدمة هذه الميادين معجزة الحلق بكل ط فيها من تعقيدات وإعجاز حتى فى أصعر مخلوقات الله .

وقد أخذ بعض العلماء في التورط في أمحاث ودراسات قد تكون نتائجها وبالا على الانسانية بدلا من أن تفيدها ، ومعنى هذا أن العلم ترك مجاله الحقيق في خدمة الإنسان البحث عن ميادين أخرى عابثة يحادل انتحامها بروح الغرور وبفلك يواصل خروجه عن مهمته الحقيقية تعد إنكاره للخالق والصائع والمدبر والاعتداد برأى باطل ظاناً أنه يستطيع أن يكنشف مالم يأذن به الله .

بل أن عالم الغرب يمثلك فاتضا ضخما من الثمرات يحول بينه وبين الوصول إلى الجماعات الفقيرة المتنافرة في أنحاء العالم ويلقى بها في البحار .

وقد ثبين منذ فترة أن لدى دول العالم المتقدم عليونا طن من الآلبان المجففة التى تدكفل إطعام . . ٧ عليون طفل من اطفال العالم الثالث القليل التغذية لمدة عام، ولدكن الجشع الذى عرفت به الحضارة الغربية عارزال يحول دون عدالة التوزيع وحدسر الثار في أيدى قليلة تملك كل شيء وتحرم ما بفيض منها على الناس وتحول دون وصوله إليهم ،

هذه المفاهيم التي يعيشها المجتمع الغربي الاستهلاكي تتعارض تماما من قيم الهين الحق مر العدل والرحمة والآخاء الإنساني ولذلك فان هذه الحضارة معرضة الزوال والسقوط ولا بد أن تصيبها قارعة تحطم هذا الظلم وهذا الطغيان.

خاصة وأنها تنفق على الاسلحة الذرية والهيدروجينية ألوف المليارات وتكدس على القنابل الحطرة وتضع البشرية لمدى سنو ات طويلة عرضة المخطر الذرى المدمر، ومايترتب على ذلك من آثار خطيرة على المجتمع الغربى والمجتمعات الآخرى من حيث ظهور روح الحوف المتصلة بإحساس دافع الى افتناص اللذات وانفجار الشهوات ما دامت النهاية المختومة هى الفناء أن على الشرق المسلم أن يعى درس هده الحضارة المزدية وأن يكون حريصا على أن لا يقع فى براثنها وهى فى مرحلة الامول.

### نحن وحضارة والغرب

#### عجزها عن الاستجابة لأشواق الإنسان

أعلن كثير من الهاحثين ألمنصيين أن الحضارة الغربية لم تعد تملك المكانية حل أزمتها الحائقة (مخالفين بذلك أربولد توينبي ومالك بن تبي وفاليرى ) ويردون ذلك الى عقم التربة التي تقف فوقها والى فساد الهواء الذي يكتنفها كا يقول الدكتور حماد الدين خليل حومي تقفز كالمحبوس من النقيص الى النقيص الى أن وجدت أغرب حل حين اقترح (الدوس هكسلي) تعميم المخدر وجعله في متناول الجميع كالمشروبات الروحية والتبغ وذلك لأنه بغير نهج الإنسان الغرب لتطور اللذات العارضة وقد تبين من بعد هذه الجولة الضخمة فساد التجربة:

فشل الدين وفشل الالحاد: فشل الدين لأن تفسيراته لم تمكن مظابقة الدين المنزل فقد انحرفت عنه .

فشل الديمقراطية وفشل الدكناتورية : لأن كليهما كان من الفكر البشرى القائم على الأهواء والظلم وسيطرة طبقة .

فشل الوجودية وفشل إلغاء الحزيات :

وكان الانسان هو ااضحية فهو الذى دفع أعدابه ودماءه وكرامته وفطرته وانسانيته عا أدى الى الانقلاب النهائى من أحضان اللاانتهاء أو الفكر بكل الحكلمة الى الايمان بذاته وتأليبها وتقديسها والى الوقوع فى برائن الوجودية (سارتر وكامو) ويرجع ذلك الى غياب الاساس الثابت: نقطة البدأ أو النهائية بعد الجولة الواسعة لابد من وجود أساس تبدأ اللعبة منه وتنتهى عنده:

ويشير الباحثون الى أنه بعد أن حجرب الديمقراطية والماوكسيه اليوم بدأت تجمعات الشباب الهيبي يقدم البدليـل المجتمعات التي ثارت عليها وبدأت

تقافة المخدرات يستوطن عقول الشباب وتنخر فى أجسادهم وتتالت صور الصياع وتغاقبت بمضل تهور الشباب حيث ظهرت أخيرا فى شوارع المدن وفى حى ( لشلسى ) تقليمه جديدة أطلق عليها (إبونك ) يلبسون الثياب المقلوبه ويزينون أذاتهم بدبابيس الثياب المعروفة ويضمون شفرة الحلاقة التى تقدلى من القلادة التى تحيط بالعنق كا يجيط اللجام باعناق بمض الحيوانات .

وجاءت تقارير تقول: أن كل أمريكي يعادل خسيائة هندى بالنسبة لما يستهلكه ساكن الولايات المتحدة من منتوجات غذائية . و يتحدث التقارير عن التلوث المنزايد بنسبة خسة كلما ازداد عددالامريكيين بنسبة و احد فى المائة وهل ادر كث الحد الاقصى الذي يستحيل بعده اجتناب دمار البيئة الطبيعة وزوال الحضارة من أصلها وقال التقرير أن الدول المصنعة تنصح البلدان الفقيرة كل يوم بتحديد النسل و بتخفيض عددها البشري على اعتبار أن منتجات الارض لانكني لسد حاجات البشرية اتى يبلغ عدد أفرادها اليوم أربعة مليارات والحال أنه يتضح من إحصاءات المنظمات الدولية أن الشعب الامريكي يستهلك حاليا ما يعادل استهلاك . . ع مايار هندى عا يهن أن النظرية القائلة بأن العدد البشري هو أصل الداء ليست صائبة فإن أصل الداء هو طريقة توزيع منتوجات الارض على سكانها بدليل ان سكان فإن أصل الداء هو طريقة توزيع منتوجات الارض على سكانها بدليل ان سكان الرضية ولينا أصل المداء لا يمثون ثلث نفطها وربع حبوبها ونصف فوسفاتها فضلا عن أنهم ولحن ثلث مجموع المواد الاولية الرئيسية في العالم .

وتقول التقارير أنه فى مواجمة تناقص المواليد فى الغرب فإن الغرب يقوم بعملية الأول الضغط على المعالم الاسلامى لتخفيض سكه نه وصرف مثات الملابين لدفع عملية تحديد النسل وتقديم أقراص منع الحمل وفى نفس الوقت تعمل دول الغرب على تشجيع الانجاب بسبل ووسائل غاية فى الاغراء فالمانيا الغربية تدفع مرء دولار شهريا للطفل الثانث وع دولار الطفل الثانى ، أما فرنسا ودول الغرب الاخرى تتجه إلى دفع مرتب ثابت لايقل عن ٨٣٠ دولارا فى الشهر الواحد م

وما يزال الغرب يدعى أنه "خرب المسيحى مع أن اليهودية قد احتوت المسيحية والفكر المسيحى و هذا الاحتواء اليهودى الذى فرضه الههد القديم بمفاهيم المغايرة والمضادة للانجيل لحدمة الفكرة اليهودية وجعل العهدالقديم مرتبطا بالانجيل وجعل أكذوبة أرض المعاد من القضايا التى اقشأ عليها الاجيال المسيحية الجديدة ، وقد كانت عملية النبشير التي قامت بها الكنائس والجهاعات في العالم الاسلامية ذات أهمية كبرى في خدمة الاستعار وتركيز النفوذ الاجنبي السياسي والنف ذ الربوى واليهودي السائر في ركاب الاستعار ولقدكان الفسكر اللبيرالي الغربي الذي حاول السيطرة على المجتسع الاسلاى فسكرا مسيحيا كنسيا محتوى بالفسكراليهودي الربوى وله جذوره اليوقانية ومفاهيم الرومانية ، ولذلك فقد طرح منذ اللحظة الاولى فسل الدين عن السياسة واعلاء شأن العلمانية التي نقرر اتخاذ الفانون الوضعي نظاما المجتمع في شئون القضايا والاقتصاد والسياسة والتربية والتعلم وعمل على حجب الشريعة الاسلامية بكل معطياتها ، ومن ثم فنح القانون الوضعي والنظام الربوى الباب واسعا أمام الخر والاباحة والانجلال الاخلاق وحلم الحصانة التي كان يعتز الباب واسعا أمام الخر والاباحة والانجلال الاخلاق وحطم الحصانة التي كان يعتز بها المجتمع الاسلامي قبل الاحتلال .

ولقداستطاعت اليهودية تطويق المسيحية مرتين ، مرة في بولس ومرة في العصر الحديث فاذعنت القبول الربا والقبول الحتر ، ولقبول الناييد لاسرائيل ، ولأن الميهود السيطرة على الافتصاد فقد اضطر الفاتيكان إلى اعلان تبرئة اليهود من محاولة قتل المسيح ( والمسلمون يؤمنون بأن المسبح لم يقتل ولم يصلب ) ، وقد نجحت اليهودية في أن تشكل لدى المسيحيين عقدة دنب لاحقهم لتا يبد وجودهم في فلسطين والاعتراف بالتفاسير الدكاذبة لما يسمى حق اليهود في فلسطين

ويقول بعض الباحثين : أن هناك ضربتان وجهتا إلى المسيحية : الصهيونية والماركسية وتطويق اليهودية للمسيحية وتحريف مفاهيمها وتحطيم اتجاهها وإدخالها فى زمرة أديان التعدد والوثنية .

واليوم تعمل الكنيسة الغربية في خدمة أهداف التلمودية الكبرى وتبنى موضوع الحوار لقسد الباب أمام المستنيرين الذين لا يعقلون مفاهيم المسيحية عقلا ويودون أن يهتدوا إلى التوحيد الحالص ، وهم يحاولون احتواء بعض التفريبيين ليحسلوا منهم على أبحاث اسلامية تقول أن الحلافات بين المسيحيه والاسلام فرعية وأكاديمية على حد تعبيرهم وذلك ليواجهوا بها أولئك الذين يرغبون في دخول الاسلام وليثيروا في صدورهم اليأس من أن الاسلام سوف يعطيهم عطاء الروح ويحجبون ويحجبون

هنهم أن الاسلام يخالف المسيحية فى ثلاث مسائل هامة وخطيرة وهى التثليث والصلب والحطيئة .

واليوم تكشف دراسات جديدةعن فساد نسبةالتوراةوالانجيل الموجودتين اليوم إلى المصادرا لالهية ويؤكدون أنها كتبت بأيدى الاعبار والرهبان وأنها ليست منزلة من السهاء وأن هذه الكتب تعارض الحقائق الدينية والعلية وأن الكتاب الوحيد الذى تثبت آياته صدى مصدره الرباني هو القرآن الكريم.

### نحن وحضارة الغرب

### مستقبل الحضارة الإسلامية

بعد إفلاس الحصارة الغربية يبحث الآوربيون عن طريق محن المسلمون فشعرإن لديثا هــــذا الطريق . أن فسكرنا الآساسي قادر على أن يقدم لحؤلاء ما يبحثون عنه .

إن حؤلاء القوم معذورون لأن طبيعة الانجيل أنهما جاء ليقود حركة الحياة وإنما أنوله الحق تبارك وتعالى على سيدنا عيسى ليكمل النقص الدى وجد فى بني إمرائيل حين المصرفوا إلى المادة إنصر فاكاملاحتى إنك تقرأ التوراة المكتوبة بأيدى الاحبار فلا نجد فيها كلة واحدة عن اليوم الآخر :سيطرة المادية، يريدون أن يرتقوا بالقوانين المادية إلى الإله : حتى نرى الله جهرة ، من أجل ذلك كان لابد أن يأتى الانجيل وليس به سوى الشحنة الدينية الروحية ، وليس به نظام حياة حتى يمكمل النقص الذى فى بنى إسرائيل ، ولقد حدث بعد ذلك أن انفصلت المسيحية عن اليهودية فكانت المادية فى جانب والروحية فى جانب وحين يريد المسيحي أن يجد حلا لأى قضية من قضا باالحياة للمادية فلن يجدها فى الانجيل لابة لم يجىء لهذا وإنما جاء لا كمال النقص الروحى : ثم جاء الاسلام يجمع بين أمور الحياة وشئون الروح ، ولذلك نجدالقرآن ينص على أن بنى إسرائيل أهملوا الدنيا ،

أما المسلمون نقد جمعوا بين الجانبين .

وهذه هي نقطة الحسم في الموقف كله في أمر الحصمارة الغربية والمجتمع الغرب وفي المواجهة القائمة الآن بين قيم الاسلام وأسلوب العيش العربي : إن الحصارة الاسلامية المتجددة مع مطالع القرن الخامس عشر ستعطى البشرية عوذجاً جديداً فقد صيفت المبادى. الاسلامية على نحو يجعلها قادرة على ضيان التنسيق والتواذن والتكامل بين حاجيات المادة والحاجيات النفسية والروحية ، إن العنو ابطالتي وصفها الاسلام لاتعارض سنة التطور ولكنها تقم حركة المتغيرات داخل إطار الثوابت.

إن خضوع المسلمين اليوم وتحت تأثير انفتاحهم الذى لا صابط له على الحضارة الخربية ، يتنازلون عن كثير من عاداتهم وقيمهم وبميزاتهم الحاصة تحت الضغط المادى والقهر النفسى ويفقدون هويتهم وطابعهم الذى شكلهم به القرآن وصنعهم به الاسلام ليمكونوا و نموذجا ، خاصاً في البشرية كلها ، شاهدين عليها ، هادين لها ، يحملون ذاك الماواه و لا إله الا الله ، وذلك القنديل المضيء والقرآن ، وهم اليوم يتنازلون عن خصائص كثيرة وينصهروا في أتون الاعمية والعالمية المظلم ، وخاصة فيا يتعلق بالملغة المربية وأسلوب الممار والمأكل والملبس وترك المترجمات الضارة بجتاح أفق فسكرهم بما يقدم الاجبال مريداً من الضعف والتحلل والانقياد الشهوات والاهواء، وتقدم وسائل الاعلام باخطر دور في هذه المؤامرة الضخمة المشهوات والاهواء، وتقدم وسائل الاعلام باخطر دور في هذه المؤامرة الضخمة في منابعة بجتمع الاستهلاك ودور مفاتن السلع الغربية وتقليد النمط الغربي المحياة في منابعة بحتمع الاستهلاك ودور مفاتن السلع الغربية وتقليد النمط الغربي المحياة

ولا ريب أن دراسة المجتمع العالمي المعاصر تدلنا على أن فيضان النهضة المادية قد وصل إلى آخر مداه وأنها غير قادرة على اعطاء السكينة لقلب السكينة لقلب الانسان وأن موجة من التحلل والغربة والتمزق وانعدام الثقة والطمأنيئة النفسية تغزو العالم ولسكن العالم أخذ اليوم ببحث عن مخرج، عن النور ، عن كوة صغيرة من الضوء، وسوف لا يجد ذلك كله الا في الاسلام، ولو نهض المسلون يدعون إلى دين الله لفتح الله لهم ولسكنهم مع الاسف ما ذالوا مكبلين بأصفاد يدعون إلى دين الله لفتح الله لهم وابين اقامة المجتمع الاسلامي فيما بينهم قبل أن يكونوا قادرين على تبليغ الاسلام الى العالمين .

ان فهم الاسلام فهما حقيقياً على أنه نظام مجتمع ومنهج حياة هو العقبة التي بحب أن يتحملها المسلمون ليقيموا المجتمع الاسلامي الوباني المصدر وبذلك يكونوا مؤهليهم لآداء دورهم في بناء الحصارة الاسلامية الجديدة.

واليوم تتحطم في الغرب تلك المصورة التي كانت تقوم حسىلى الاستطالة والاستعلاء بالكذب والباطل وبالادعاء بأن هذه الحصارة عن صنيمهم، وقد كشفت الايحاث الجادة فعثل المسلمين دورهم الاساسى في بناء المنهج النجريي وتقديم المعطاء في عشرات الميادين فصلا عن مفهوم الحرية وحرية الفكر وحرية العقيدة وتحرير البشر من الوثنية ومن عبادة الفرد .

يقول سجريد هو فكه: إنه من خطل الرأى أن يدعى الأوربيون أن أوربا هى فقط العالم الحديث ومن الحافة أن يدعى الأوربيون أن تاريخ أوربا هو تاريخ هذا العالم، فالحقيقة التي لا شك فيهاأن سائر القارات التي يتكون منها عالمنا هذا ساهمت وتساهم فى تعكييف الاحداث العالمية التي تخضع لها شعوب المعمورة وعن لا نجد فيا كتب الاوربيون إلا إشارة عابرة إلى أن دور العرب لا يتعدى ساعى البريد الذى نقل إليهم التراث اليونانى.

إن العرب ظلوا ثمانية قرون طو الايشمون على العالم فنا وأدباً وعلما وحضارة كما أخذوا بيد أوربا وأخرجوها من الظلمات إلى النور ، كما نشروا لوا، الحضاره إلى حلوا سوا. في آسيا وأفريقيا أو أوربا ثم أنكر الاوربيون عليهم فضلهم "

وفى أحدث كتب جارودى (من أجل حوار الحضارات) يكشف عن عظمة الدور الذى قامت به الحضارة الإسلامية يقول: لقد جاءوا بنظام اجتماعى أرقى بكثير من النظام القائم وسرعان ما ظهروا فى مظهر انحررين وذلك بتخليص عبيد الارض من وصاية الملوك. ثم بعدم الاستيلاء على الارض فالقرآن يحرم ذلك مكتفين بالحراج، ويقول إن الفرب مدين بالنهضة إلى حد كبير التصليح العرب الذى استطاع أن يخلق الظروف الاسكرية لثفتحه.

ويؤكد أرنولد تو ينبى الدور الجديد الذى ستقوم به الخضارة الإسلامية فتقول أن مذا المستقبل متوقف على الاكثرية المؤمنة بتراثها والتى زادها الصراع مع الغرب حيوية ونشاطا والمؤمل أن مؤلاء الاكثرية سوف يوجهون الطاقة العربية ( الإسلامية ) للخلق والإبداع والنمو ، وبالنالى إلى تجديد شباب الخضارة العربية ( الإسلامية ) والعمل على إحلالها الحل اللائق في الحضارة العالمية .

إن إمستقبل الخصارة العربية ( الإسلامية ) يتوقف على الآكترية المطلقة من الجماهير الواعية التي ثمدرك ذانها وتعمل على تقوية نفسها لصد السيطرة الغربية والتخرر من الاستعار بأوسع مظاهرة والعمل على تنمتة حصارتها الذائية :

ان الثقة بالنفس التي تميز بها العرب لم تصل الى حد التعصب الاعمى المغرور أو الى روح العزلة شأن العال عند بعض الغربين فقد تميز العرب بالقدرة على الاختلاط بالآخرين والنعاون مع من لا يريد تحديهم أو العمل على اذلالهم .

ان العرب لا يعيشون فى فراع روحى وحضارى لأن تراثهم الحضارى الفنى عموسساته ونظمه وتقاليده وأفكاره يملا روحهم ويكون ثروة عظيمة اذا أحسن تنميتها وتوجيهها فإنها ستعين على فرض مستقبل زاهر على أن أهمية التراث فى حياتنا الحضارة لا تدكون بالجمود عليه بل فى محاولة تنميته وتطويره ليدكون قوة حيوية ملائمة للخياة الجديدة بما يواجه من تحديات وأن هذاالتطوير ينبغى أف يقوم به العرب أنفسهم بوعى وادراك وهذا هو السبيل الذى مكن العرب فى الماضى من تكوين دولتهم العظيمة الى دامت قرونا وهو السبيل الذى إذا اتقن تنظيمه سيضمن العرب مكانتهم فى المجتمع الإسلامي المستقبل الذى إذا اتقن فى العدر وحرونة فى الفكر وحمق فى البصيرة وتعاون بناه .

وجملة القول: إن مستقبل الحضاة العالمية رمن بمستقبل الحضارة الإسلامية ولقد دخلت الحضارة التربية مرحلةالمحاق وثم يعد فى استطاعتها أن تعطى شيئاً إلا عطاء القلق والتمزق وأزمات التدمير الاجتماعي والحلقي.

ويجب أن يعرف شباب الإسسلام أن الأمل معلق بالقوة القادرة على منح الإنسان مظامحه الروحية إلى جانب المعطيات المادية وأن المعطيات المادية نفسهالم و أن تسكون قادره على إسعاده ،فقد ار تفعت نسبة الدخول والموارد في يعض بلاد أوربا على النحو الذي جعلها في القمة وما زالت هذه الدول تقاسى أشد ألوان التمزق النفسي وفيها أعلى نسب الانتحار والقتل .

والحضاره الغربية اليوم تقدم أبشع صوره الإنسان في مجال التدمهر ولاريب أن أخلاقية الحضاره هي حجر البناء الآول فإذا فقدت الحضاره هذا الآساس فانها مهما تطل بهاالحياه فستظل الملايين القائمة بها مدمره منهاره .

(م - ١٢ المد الإسلامي)

ولاريب أن أكبر الحطأ هو الاستسلام للنمط الغربى ونسيان الهوية وفقدان الاصالة، إن الهدف من الغزو التغريبي القائم هو أن ينصير المسلون في يوتقة الاعمية . ولا ريب أن الانماط الخضارية الغربية التي يراد احتوائما في داخلها هي جد فاسده :

ولذلك فنحن نطالب بالعود. إلى المنا بع ونشجب أسلوب العيش الغربي لقدكان الغربيون فى أخذهم بالتجريب الإسلامى أصدق منا فقد احتفظوا بقيمهم وعقائدهم والشيوعيون والغربيين لهم استقلال ايدلوجى ، واليابان مع حضارة الغرب لها استقلال فكرى .

فلماذا لا يكون للمسلمين هو يتهم وذانيتهمازاه الحضارة والعلم وأسلوب العيش الغربي حتى لا ينصهروا في بوتقة الاعمية وتزول هو يتهم وشخصيتهم المتعيزة .

# (٥) فى مواجمة الثقافة الإسلامية

(١) فى مواجهة الثقافة الواحدة
 (٢) الإسلام والثقافة الوثنية

## في مواجهة الثقافة الوافدة

إن محاولة النفوذ الغربي لإخضاع ثقافة الإسلام وفيكره الثقافة الغرب ماترال مستمرة وهي تتم في إطار السيطرة وليست تجرى في إطار الإرادة الحرة وأنه ليس تقارباً حرا بين الثقافيين ولكنه تقارب في ظل عدة ضموط تحت نفوذ الاستمار وسلطان الغزو الثقافي في محاولة فرض هذا اللون نقيجه مرحلة ضمف الغرب والملسدين ومرحلة سيطرة الغرب وقد جاد ذلك نقيجة تسكوين عناصر ذات سيطرة سياسية تؤمن بالفكر الغرب وقد جاد ذلك نقيجة تسكوين عناصر ذات الغرب له جذور إسلامية (ولذلك فإننا فستطيع أن نأخذه) وهي مقوله غير دقيقة فان هذه العلوم حين كانت أسلامية ونقلها الغرب إلى لفاتهم من اللغة العربية ، نقالها بحذر دون أن ينصهر فيها وحولها إلى إطار فكره ولكنها حين تعود اليوم فهي يحدر دون أن ينصهر فيها وحولها إلى إطار فكره ولكنها حين تعود اليوم فهي أيست خالصة من طابعها الغربي الذي أضني عليها طابعا مادياً فتحولت إلى شيء على النقافة الإسلامية الاصيلة المبالغ التي تستمد من القرآن والسنة وتقوم على المتوحيد.

→ Lar Sir الثقافة الإسلامية - كما يقول هاملتون جب - ولانوال عاملا هاماً في تكوين الشخصية الاسلامية على مدى العصور فقد حت الثقافة الاسلامية المقائمة على (التوحيد والعدل والرحمة والاخاء الانساني ) المسلمين من دخول تقاليد غربية الجوهر عن كنهه الصحيح . وبذلك بقي لها ذلك طابع الاختلاط الدائم الذي ظل قائما بين أنحاء العالم الاسلامي لاسيا بين الاطراف ومركز الإسلام في مصر وآسيا الفربية وأهمها . الحج والطرق الضوفية واللغة العربية والتجارة .

كذلك عملت الثقافة الاسلامية على أضعاف ذكرى الثقافات الموروثة بل على محوها فى بعض الاحيان من نفوس معتنفية واحلال تاريخ الاسلام وتقاليده عليها ونسى الناس فى كل الاقطار تقريبا ما كان لهم من ماض قبل الاسلام ، نسى

المصريون فراعنتهم وبطالستهم ، ونسى الاتراك خواقبنهم ذلك أن المصاركة في دين واحد وشريمه واخدة وثقافة واحدة أوجدت الى جانب الشعور بالوحدة الاجتماعية (القرب بين المسلم في المغرب والمسلم في جاوه له الحق في أن يغدو ويروح .

ويقول جب: ليس عجيباأن تنمايز الثقافات ولكن المعجب أن أصول المدنية ونزعات الفكر في الإسلام بقيت واحدة بوجه عام برغم كثرة العوامل التي تعمل على الاحتلاف ومن أعظم إثار هذا الاتساع المتو ثبان الإسلام لم يتعرض أثناء تنسبق مدنيه لثقافات متباينة تنافس في التأثير فيه.

٣ - لقد علمنا الاسلام أن نقف من المعرفة المعروضة علينا موقف النعرف الصحيح عليها في ضوء قيمنا ونورها الهادى، ومن أجل ذلك قان علينا التعرف على أكبر قدر من المعلومات المقدمة لنا عن طريق الصحافة أو الإذاعة أو المؤلفات المرجمة وغيرها، هذا الركام من خبرات العالم المراكمة، ماهو موجود هنا وهنا لك وهل كل هذه المعلومات نافع وضرورى وإيجابى أم هناك زيف كثير وتفا هات إن لكل أمة ثقافتها التي شكلتها عقيدتها وفكرها و تاريخها و تراثها لذلك فانه علينا أن يكون لنا و موقف ه'من هذه الثقافات والفلسفات، ماذا يمكن أن نعفينا، هل نقف مما يعرض علينا موفف النقل والاقتباس، كيف يمكن ضهان أن لا نصبح المعلومات المعروضة علينا وصيلة السيطرة على الآمم، وماذا هن فكرة تقليد الغرب وإنماط الغرب، والترف، والاستهلال، التحرر من القيم، في انتماء الأفطار العربيه إلى الاسلام.

٣ - ويجب علينا تركز دائما على حقيقة أساسية تدخيض كل الشبهات أن الثقافة العربية تستمد وجودها الراهن من التعالم الاسلامية وترتبط بالاسلام ارتباطا لازما وشاملا، وهي كما يقول الدكنور إبراهيم حسان ـ أن البلاد العربية وحدة ثقافية تقوم على وحدة الدين ووحدة التراث ووحدة الماغة، هذه الوحدة هي العرب المنحين المذى حفظ للعرب سماتهم الحاصة وحفظ لهم كرامتهم كما كاقت المرتسكة الاسامي للتحرر والانطلاق، وهي التي مهدت العرب فرص اللقا. في وحده شاملة وتعني إذابة الفرار ق التصورية والحسيه والشكو كيه بين المجتمات العربية والاستفادة من ضرورة

الترابط الوجداني المدى نبته العقيدة الاسلامية في حلق ترابط وتعاطف اجتماعي في نطاق الوطن العربي.

إن النظرة الاسلامية هي النظرة الجامعة الى لاتقنع بالجانب المادى
 أو الدنيويأو الجانب الروحي وحدة في أي تجربة من تجارب الحياة .

ذلك كما يقول الاستاذ العقاد أن كلما محاول أن يصل إليه ألملم من سر عرفناه بالا يمان ، أن هذه السكرة الارضية في مكان خاص من السكون الواسع ولا يغير هذه الحقيقة كشف من كشوف الفلك ولا يزال سر الحياة مستعصيا على العلم والعلماء ولسكنه ليس مستعصيا على المؤمن بالله لا تعلم اعطاه مراياه من قبل دون أن يحتاجوا الحالم الحبرة الطويلة في البحث وكل ما أعطاه العمل مهما بلغ قليل بالنسبة لما أعطاه الإيمان

وما تزالكل ماأعطت العلومعاجزةعن تفسير سر الحياة الذي عرمه المومنون أن سر المادة اليوم أصبح أحوج الى الايمان من سر الروح.

و ــ إن أخطر ما يواجه الاحتكاك التقافى بين عالم الاسلام وعالم العرب هو خطر المصطلحات الوافدة : وإن أول ما تدعو اليه الاصالة ويهده ن المعقبات على طريق دخول حركه اليقظة عصرالنهضة هو خضوعنا للصطلحات الغربية وعجزنا عن تحريرها ولقد ارتفعت الصيحات من الدعاة المخلصين بالعمل على صيانة الحقائق الدينية والمفاهيم الاسلامية من التحريف أو اخضاعها للتصورات المصرية الغربيه أوالمصطلحات السياسية والاقتصادية التي نشأت في أجواء خاصة وبيئات مختلفة ولها خلفيات وعوامل وتاريخ فيجب أن نفار على هذه الحقائق الدينية والمصطلحات الاسلامية \_ كا يقول السيد أبو الحسن البدوى \_ غيرتنا على المقدسات وعلى الاعراض والمكرامات بل وعلينا أن نحول دون اخضاعها والمكنه بيس مستعصيا المؤون التصورات الحديثة أو تفسيرها بالمصطلحات الاجنبية ،

وأمامنا المحاذير التى وقع فيها الفكر الاسلامى فى القرن المامس الهجرى عندما دغا بعض الونادقة والشعوبية الى احتضان مصطلحات وافدة ، رمنها فكرة الباطنية ودعوتهم الى أن للقرآن ظاهرا وباطنا فقد أزالو اللثقة بالكلمات المنواترة الاصيله التى هي أسوار الشريعة الاسلامية إوحصونها وشعائرها وأدخلوا المسلمين فى دوامة

خطيرة من التبعية والريف ويقول السيد أبو الحسن البدوى: أن الكلمات هي الوسيلة الوحيدة لنقل المماني والحقائق من جيل الى جيل ومن عصر الى عصر ومن انسان الى انسان قاذا وقع الشك في مدلول هذه الكلمات أو صار التلاعب بها اضطربت دهائم الدين وتزلوك أركانه وليست قضية الآسماء والمصطلحات من اليساطة بالمكان الدى يتصورة بعض الناس ، فانها تؤثر في النفس تأثير أخاصاً وتثير معاني وأحاسيس ذات الصلة بالماضي وذات الصلة بالمتمائد والاعراف أحياناً ولذلك كره وسول الله أن يقال العتمة مكان العشاء ويوم العروبة بعدل الجمعة واستبدال كلمة يشرب بمدينة الرسول أو بالمدينة . لقد توارثت الامة الإسلامية هذه المفاعيم المعينة كما توارثت أشكال الصلاة والصوم والحج وتنافلتها وحافظت عليها من غير أفل انقطاع أو أقسر فترة ، :

ومن هنا فان تثبيت المصطلحات الاسلامية: الشورى والعدل الاجتماعى والرحمة والمروءة والانحاء الانسانى وغيرها عامل هام فى خلق النصور الاسلامى الصحيح الذى لا تستطيع المصطلحات الغربية الحديثة تحقيقه لانها تختلف هنه اختلافا واسعاً.

# الإسلام والثقافة الوثنية

(1)

رفض المسلمون فى الفارة الهندية الانصهار فى بوتقة الاعمية الهنديةوحافظوا على وجودهم وكيانهم الخاص : يصور هذا أحد الباحثين المسلمين فيقول :

أن المسلمين في القارة الهندية مع إيقانهم بصدق الاسلام وادراكهم تمام الادراك عظمة ثقافتهم وتراثهم لم يمتنموا عن إتخاذ بعض أوجه الثقافه الهنديه والتي يمكن التوفيق بينها وبين مثلهم العليا وحاجاتهم وكانوا يتنبذون كل مايخالف عنائدهم وأف كارهم نبذا شديدا ولم يقبل مسلو الهند أن يقسرب إيما شيء ويزحف الى مذهبهم وعقيدتهم ولا أن يؤثر في أى بينه جدير على وجهتهم وكان حكام البنغال حماة اللغة والادب وكانوا يؤمنون بان المسلم إذا قام بشر ثقافة عندية غير مسلحه فقد هند نفسه . القد أراد المسلمون أن يميشوافقاوموا كل الجهود التي بذات القضاء عليهم وكانت أجابتهم على حركة الاحياء الهنديه أن قووا رابطتهم بمصادر ثقافتهم الاسلامية وزادوا نسبة المكلمات الفارسية والعربية في لمتتهم اليوم .

وإذا نظر الهندى إلى العهد الماضى السابق على الاسلام باعتباره عصره الذهبى فقد أجاب المسلم بتمجيد أعمال اسلافه فى الهند وواعتبرها مثلا أعلى . أن أسطورة الفتح الاسلامى التى يعتبرها الهنود قصة الاذلال القومى كانت فى نظر المسلم أوج مجد أجداده . كل هذا سبب فتورا ونفورا فى علاقات المسلمين بالهند وجعلت المسمين يدركون أن لهم كيان قائم بذاته . وهكذا زاد احساسهم وقوى إدراكهم لالانهم ينتمون إلى ديانة مختلفة وكنى بل وإلى نظام اجتماعي مغاير ولثقافة مثباينة .

أن العناصر الاسلامية لهذا النظام وتلك الثقافة ماوهنت قظ ، وزادها قوة فاك التبذيل البارز في نظم الهنود خلال عشرات السنوات الاخيرة وتجلت

حقيقة الكيان المستقل الشعب الاسلامي في الهند بصورة واضحة في لباسه وفي هندسته المنزلية والعامة وفي اللغه والشعر وفي الادوات والالآت ذات الاستعال اليومي وفي العادات والاساليبوجد وجد الهنود في مذهب القومية الهندية فرصة لندعيم مركزهم لانهم أملوا الحصول على موارد الدولة بفضل عددهم ووجد المسلمون انفسهم أمة قائمة بذاتها وتركتهم ، وتركوا حركة الاحياء الهندي كاشفين عن كل المديزات والخصائص التي تنوه بهم كأمة منفصلة وتلك ظاهرة ذات مغزى لدارسي دلم الاجتماع .

نغم: يمتقد الباكستانيون أن لهم ثنافة مجيدة يستطيعون أن يدفعوها قدما ويرون أن تاريخهم: أقام الدليل على ولعهم العزيزى بالتسامح والتحرر فوجب عليهم اذن أحباؤها وعارستها في حياتهم وتشرها والدعوة اليها في العالم.

ومن ذلك طموحهم على جعل حياة الامة نرتكز على المبادى الاسلامية لاخوة الانسان والتسامح والديمقراطية والعدالة الاجتاعية . أن إصرار الباكستانين على المبادى الخلفية والردحية التى نادى بها الاسلام ادى بالمفتربين عليهم أن تقولوا أن باكستان دولة الهيه أو دينية وليس شىء أبعد عم مذه الحقيقة أن السلطه الالهبة معناها الحكم المستبد المتعصب لطائفة الكهنة المتعنين الذين يحكمون باسم الله أن هذه النظرية غريبة على الالة العربية فضلا عن غرابتها على الاسلام المدى لا يسمح باى نوع من الرهانية :

(۱، ج، فریسی)

#### **(Y)**

و تعمل الهندوكية مع الصهيونية والشيوعية الاعية بتعاون وثيق سعيا إلى ضرب المجتمع الإسلامي القائم في الهند وفي با كستان وفي بنجلادش عن طريق العزو التعانى الهندوسي، وعن طريق الحلف الهندي الاسرائيلي ضد العالم الاسلامي الاسلامي الذي كشف عنه الاستاذ محمد حامد في كتابة (الحلف الدلس) عن التعاون الهندي الاسرائيلي في مختلف الميادين وقد أشار إلى الكوارث الثلاث التي حلت بالمسملين في بداية هذا القرن من انهيار دولة الحلافة وتأسيس دولة المهندوس وأخرى اليهود وأشار إلى أن هذه الكوارث هي نتيجة مباشرة لتأخر المسلمين وعجز زعامتهم ونتيجة غير مباشره المؤامرات اليهود العالمية وممكائد الاستعار والشيوعية.

وقد عمد غاندى ونهرو إلى إعاده إحياء النراث الوثنى الهندوكى واعتباره التراث القرمى للهند بعد أن عاست الهند أكثر من ألف عام فى كتف الحضار الاسلامى والفكر الاسلامى .

وحين يكتب كاتبهم عن تاريخ ثقافة الهند القومية (كتاب دكتور عابد حسين) يقول: لقد جاء المسلمون الى الهند كغزاة عام ٧٩٧ ونشروا حكمهم فى اقليمي السند ومولتان والمرجح أنهم جاءوا للتجارة فى جنوب الهند قبل ذلك بمدة ، ثم اشار الى أن المسلمين نشروا الحرية والنطام فى ربوع البلاد ومنحوا رعاياهم من الهنود الحرية الدينية والثقافة ففسيروا القوانين المدتية والجنائية وأدخلوا عليها بعض بنود الشريعة الاسلامية السمحاء ، .

ويحاول أن يصور اقبال الهندوك على الاسلام بأن ما دعا اليه الاسلام كان لا يختلف كثيرا عنوحدة الآصل والمصدرالذي كان الهندوكيون يؤمنون بها وأن ذلك جمل من الطبيعي أن ينجذب الهندوكيين الى تلك التماليم التي تشبه في كثير من الوجوء تماليم الفلسفه الفيدية .

ولا ريب أن هذا التبرير خاطى. وعير صحيح ولو أن الدكتور عابدحسين

قال أن الاسلام هو الفطرة وان الهنودحين سمعوا كلمة لا الة الاالله نفضوا أيديهم من أوثانهم وتماثيلهم وأحجارهم وكهنتهم واتجهوا الى صوت الحق لكان خيرا له . ولسكنه لا يستطيع أن يقول ذلك ويقول : ان أعظم ما جذب الطوائف الدنيا من الهندوكية هو التنظيم الاجماعي في الاسلام والمبنى على أساس المساواه والاخوم بين جميع البشر بعض النظر عن الجنس والماون والدين فوصل عدد صحم من الهنوذ الى رحاب الاسلام .

### (7)

# فى مواجهَة اللغة العرببية

(١) تحديات في وجه اللغة العربية



## تحديات فىوجه اللغه العربية

- ه أن اللغة العربية غير قادرة على أن يتحدى اللغات المعاصرة .
- . أن عدم قدرة اللغة العربية لإثبات وجودها فى عالم اليوم إنما هو نشيجة اعتمادها على أصول وقواعد فى النحو والصرف منذ القدم ولكى تمكون اللغة العربية لغة معاصرة حية لابد من أن: (١) أن تتخفف من كثير من من قواعد النحو ـ أن يتساهل فى قواعد الصرف .
- إن اللغة العربية وسيلة وليست غاية ولذلك يجب التخفف من كثير من
  أو اعدما ، ١ . ه

ماتزال اللغة العربية تعير على مر الآيام ممارك ومساجلات على امتداد الوطن العربى ، وفى مواجهة التحديات التي لقيتها خلال فنرتى الاحتلال وما بعدالاستقلال خاصة فى البلاد التي سيطر عليها النفوذ الفرنسي والبريطاني حيث تنافست الثقافتين اللائينية والسكسونية وحاولت كل منهما قرض نفوذها عن طريق ثقافتها ولفتها وعلى حساب اللغة العربية الفصحى ، حيث حاولت مخططات الاستشراق والتبشير احلال اللغة الاجنبية أو اللهجة العامية أو الحروف اللاتينية (كما حدث فى تركيا وأندونيسيا حيث استبدلت حروف اللغتين العربية بحروف لاتينية وقد جرى ذلك بشأن بعض اللغات أفريقيا).

لقدكان لخصوم اللغه العربية والاسلام دعوات عريضة حول اللغة العربية فى عاولة اتهامها بالقصور أو الجمود أو العجز عن استيعاب مصطلحات الحضارة وللعصر وقد نوقشت كل هذه القضايا وثبت فساد دعواها ،كما ثبت صلاحية اللغة العربية فى الحاضر صلاحها فى الماضى لحل رسالة الحضارة والعلوم والتكنولوجيا.

- (١) قمنيتان تثاران في الوقت الحاضر الهجوم على اللغه السربية :
  - ( الأولى ) اتهامها بالمجر عن تلبته حاجات المجتمع .

وإذا كانت معاصرة اللذة للحصارة إنما تتحقق يأن تنى بحاجة أبنائها من الكلمات والمصطلخات وتمينهم على استخدام كلمات ومصطلخات أجنبية كما يقول الدكتور محمد رشاد صالح ـ فان خطوة اللغة العربية من القيم التي محتوج الهذا المعيار لاتقل عنى خطوة اللغات الاخرى منها.

قاللغة اليابانية من أجل أن تواكب العصر اضطرت إلى قبول ما يتراوح إلى ولا المدلة وغير المدلة وغير المدلة وغير المدلة وغير المدلة وغير المدلة وغير المدلة كجزة من لفتها الام كاللغة العبرية التي اضطرت أن تصل إلى ١٧ في المائة من مخوع مفرداتها .

واللغة الفارسية ضمت إلى بنائما الحديث من المفردات العربية ٢٢ فى المائمة ومن المفردات الآوربية ١٥ فى المائة .

واللغة التركية تستخدم عن المفردات الاجنبية ٧١ في المائة منجموع مفرداتها

أما اللغة العربية فإذا وضعناها وماحققه لمواكبة العصر في كةة ووضعنا اللغات التي ذكرناها وما حققته هذه اللغات لتطوير نفسها ولملاءمة العصر وحضارته في كفة أخرى وجدناأن اللغة العربية تأتى في المقدمة بل تقف على القمة لانها استجابت لحاجة العصر قدر استجابة اللغات التي ذكر ناها واعتنى أبنا في ناهاغناء هذه اللغات بعطاء أكثر حيث استطاعت أن تني بحاجة أبنائها بوضع البدائل العربية وتوظيف المفردات القديمة وأن تعاصر حضارة العضر أكثر من معاصرة اللغات المشابهة الها في جغرافية المناخ وحيثيات الظروف من غير أن تقبل من الاجنبية والدخيلة حتى بنسبة ٢ / من مجموع مفرداتها الاحر الذي يحمل اللغة العربية تستحق صفة المعاصرة بحدارة ومن غير ما جدال بل يجعلها على رأس قائمة اللغات المعاصرة والعالمة الأولى .

الثانية : يقول بأن معاصرة الثقة للعصر إنما تتحقق بأن تـكون اللغة سهلة في قواهدها ، بسيطة في أدائها ، غير مستعصية على التناول

وفى هذا يقول الدكتور محدد رشاد صالح : لمعرفة مدى ما تتمتع به اللغة العربية بالفيم التي يحملها هذا المميار تحتاج إلى إجراء مقارنة بين أوسع لغة عالمية وهى اللغة الانجليزيه وبين اللغة العربية حيث يضع كلا منهما ومن المزايا التي يحملانها مقابل بعضها البعض .

أولاً : اللغة الانجليزية لغة عالمية راقية لاتدانيها اللغات الاخرى في تداولها وعالميتها . قواعدها بسيطة لابأس بها ومؤيدوها وعشاقها أكثر من الكثير وقد نجمحت في السيطرة على العالم ولمكن السؤال هو : هل يعود نجاحها إلى مقومات المماصرة وعناصر السهولة التي تملكها أم إلى عناصر خارجية . لا بجد المممن في الانجليزية الا أن يحكم بالشقالتاني لأن الجوانب الى تعيب اللغةالا بجليزية وتقلل من شأنها وتجعلها صعبة المراس عند الامعان ليست بقليلة فهي في أكثرها قائمة على الشؤاذ وتعتمد على السماع كما أن عماد اللغة نفسها يدور على نبرات صوتية كاتمة وجرس رنبني لا يخضع لاداء صوتى محدد وقواعد محدودة ، وقل نفسالشيء في أملاء الانجليزية حيث يغزوه نقص القواعد والصوابط من البداية إلى النهاية . فهناك الدكثير السكنير من السكليات ( أكثر من نصف المفردات ) الانجلبزية الى تلتق مع بمضها في الصوت والجرس والرنين وتختلف عن بمضها في الاملاء بل أن حروف اللغة الانجليزية مي الآخرى تدور على عشرات أنواع من الاملاء مما جمل وجود عالم واحد يلم باملاء جميع الكلمات الانجليزية على مستوى العالم من باب الجال. هذا إلى جانب أن حروف الهجاء الانجليزية غير كافية لرسم صوت الكلمات الانجليزية حتى أنالقواميس الانجليزية تضطرإلى إضافة على وسم صوت بحروف الهجاء الانجليزية المعروفة إلى رسمها في أشكال ورسوم مختلفة توصل الاحرف الانجلمزية وأصواتها إلىأكثرمن مائمة صوت وحرف على أحسن تقدير ومكذا فان اللغة الانجليزيه الحاملة صفة والمماصرة ، ولقب أرقىلغة لاتطاولها في عالميتها لغة ، هي لغه لاتحمل من مقومات المعاصرة وامكانية مواكبة العصر إلا ما هو أقلمن القليل وهكداومذا يؤدى بنا إلى حكم واحد هوأن الانجليزيه ليست في ذاتهامعاصرة وأن معاصرتها وعالميتها مدينه لمنحنيات الزمان ونتوءات التاريخ التي ترنفع طورا باقوام وتنحدر طورا بالاخرين .

أما المربية فاذا قسناها بالميار الذى قسنا به الانحليزية فاننا نجد انها على عكس أما المربية فاذا قسناها بالميار الذى الإسلامى)

الإنجليزية لفة قياسية تتبع قواعد وصوابط محدودة ، وسواها التي لا تخضع للضوابط وكذلك مايستند على السياع فيها قليلة ولانواف فسبة كبيرة من مجموع مقرراتها و وهذه القليلة هي التي يمثلها بعض مصادر الثلاثي وبعض أسماء العاعلين من الثلاثي وبعض جموع التسكسير وبعض صيغ النسب والتصغير وهي بالنسبة للمجوع المخاضع لقانون الصرف لا تؤلف أكثر من ٧ في المائة من جموع المفردات المحربية ، أما فيها يتعلق بالشواذ في النحو المدرسي فإن الشواذ عن قواعده تسكاد تكون لاشيء إذا قسناها بالشواذ من هذا النوع في اللغات الاخرى أما إملاء المربية فن السهولة بمكان جد عال له قواعد بسيطة يسهل على المتمام فهمها وخظها في جلستين أو مملاث وله بعد ذلك أن ينقذ هذه القواعد في كتابه كل كلة تحتويها قواميس اللغة العربية منذ القدم وإلى اليوم ولا يسكر أن ينسب عملة إلى حظاً ما طالما هو ملتزم بقواعد الإملاء التي استوهبها .

و مكذا فان المقارنة بين الانجليزية والعربية تنتهى بنا إلى حقيقة واحدة هى أن العربية لاتعانى من النقص فىشى. إذا قيست بما تعانى منه اللفات الآخرى وعلى رأسها الانجليزية:اللغة العالمية الأولى.

وليست المقومات اللغوية هي السبب في معاصرة الانجليزية وعالميتها ولم تما يعود كل شيء إلى أيناء الانجليز الذين استعمروا نصف العالم أو يزيد لا كثر من قرن اسطاعوا أن يفرضوا المتهم على للعالم ، وتصلدروا عالم الصنعة والعلم والا كتشافات العلمية لبرهة من الومن قادوا عالم السياسة والفكر لقرون فجعلوا لمات العالم قابعة لحم وآكلة فئات موائدهم ويوم كانت العرب سادة العالم ، ولهم زمام المبادئة في السياسة والفكر والعلم والاقتصادوالاخلاق والفن كانت اللغة العربية سيدة الموقف بلا منازع ويومها استطاعت أن ندفن الهير وعليقه ، والفارسية القديمة واللغات الاخرى الى طال بها الومن لا كثر من ثلائة آلاف سنة .

ولغة هذا شأتها لاعالمة ثغالب الومن وتسكسر كعوب خصومها لآن التجربة هي التجربة والحضارات هي الحضارات .

(Y)

ويقول الدكتور عبد الله محمود أن اتهام اللغة العربيه بعدم قدرتها على أن تغى

بحاجات أعلما كما تنى اللغة الابحليزية بحاجات الابحليز فيه إقرار مربح بنزع عنصر التحدى الذي تميزت به اللغة العربية طوال أربع عشر قرنا من الومان لآن لغة القرآن كانت لغة الدول الإسلامية والآمة الإسلامية طوال قرون عدة أما دعوة التخفف من كثير مر قواعد النحو والصرف والاملاء فهي تعنى في لغة العرب انتخاص وإذالة كثير من قواعد النحو والصرف والإملاء.

وقد جاءت هذه الدعاوى المتجددة ( جامعة الامارات والدكتور الاشتر عام ١٩٨٠) ترديدا لما جاء فى مؤتمر دمشق . ١٩١٩ المؤتمر الاول المجامع اللغوية العلمية )حيث دعالدكتورطه حسين وإبرهم مصطفى وأحد حسن أحدالويات وغيرهم إلى القمامل فى بعض قواعد الاعراب وعدم التشدد فى قبول المستحدث من الالفاظ والاساليب التي تجرى على كل لسان لكى يسهل تطوير الفصحى حتى تقترب من العامية ( الويات ) أما طه حسين فانه ألقى محاضرة دعا فيها إلى العدول عن قواعد النحو الثابته المتدارسة زاهما أنها لم تعد صالحة ( انظر إحياء النحو ص ٢٢٨) .

وقد واجه الدكتور محد محمد حسين هذه الدعاوى قائلا: إنك تحد دعوتهم إلى العامية وتبديل الخط العربى وقواعد النحو والصرف والبلاغة إذا أحوزك أن تحد ذلك سافرا صريحافستجده مسنوراً خفيا يلبس ذى الناصح الغيور، هذه الذعوة لم تنشأ إلا في طل استعباد الغرب لبلاد العرب والمسلمون وفي حايته من ناحية وفي حثانة التبشير من ناحية أخرى ، ويكنى أناذ كر لك على سبيل الاختصار أسما سينا ، فولارز ، باول ، فيلوت ، بوديان، مسبيرو، الذى قادوا الدعوة في مصر منذ ، ۱۸۸ أن أول ما بلفت النظر في هذه الدعاوى ماانحدرت إليه مجامع اللغة العربية من ترويج الدعوات المربية إلى تطوير اللغة وقواعدها ورسمها وهو تطوير يختلف أصحابه في تسميته ولسكنهم لا يختلفون في حقيقته ، يسمونه تارة تهذيباً وتارة تيسيرا وتارة اصلاحا وتارة تجديدا ولسكنهم في كاالاحوال وعلى اختلاف وتارة تيسيرا وتارة اصلاحا وتارة تجديدا ولسكنهم في كاالاحوال وعلى اختلاف الاسماء يعنون شيئا ولحداً هو التحلل من القوانين والاصول التي صانت اللغة خلال خسة عشر قرنا أو يزيد فضمت لجيلنا وللاجيال المقبلة أن تشرح بفكرها وتعرف معارض فنون القولوا ثار العبقريات الفنية والعقلية لانحس بقيود الومان وتعرف همارض فنون القولوا ثار العبقريات الفنية والعقلية لانحس بقيود الومان ولالدكان فيكا ثما القسرآن فد نزل فينا اليوم وكا نما شعراء العربية وفقهاو ما ولالله كان فيكا نما القسرآن فد نزل فينا اليوم وكا نما شعراء العربية وفقهاو ما

وفلاسفتها وكتابها وأطباؤها ورياضيون وطبيعيوها وكيائيوها على اختلاف أزمانهم قد كتبوا وألفوا ماألفو في الآمس القريب وهذه ميزة من الله من جاعينا ولم محظ بها أمة من الامم فاذا تعلنا من القوانين والآصول التي صانت لفتنا خلال مذه القرون المتطاولة تبلبت الآلسن حتى تصبح قراءة القرآن الكريم والتراث العرب والفكر الإسلامي كله متعذرة على غير المنحصين من دراسة الآثار ومفسرى الطلاسم . وليس الخطر الدكبير في الدعوة إلى أبطال النحو وقواعد الإعراب أو اسقاط بعضها فالداعون بهذه الدعوات من صغار الهدامين الذين ليس لهم حظ العتاة عن يعرفون كيف مخدعون الصيد باخفاء الشباك وكيف يستدرجون الناس مزوير الدكلام ، أن الخطر الحقيتي هوفي الدعوات التي يتولاها عبداء الهدامين عن مخفون أغراضهم الخطيرة ويضعونها في أحب الصور إلى الناس ولا يطعمون في كسب عاجل و لا يطلبون انقلاما سريعا :

الخطر الحقيقى مو فى قبول مبدأ التطوير نفسه على أن تقديس لغة القرآن والتذام أصولها وقواعدها وأساليبها لم تسكن في يوم من الآيام داعيا الى تحجر اللغة وجود مفاهب الفن فيها ووة وفها عند حد تعجز معه عن مسايرة الحياة . ويقول الدكترر عبد الله محمود معلقا: أن الدعوة الى تطوير اللغة بحجة أنها غير معاصرة هي من آثار وقوع الآمة الاسلامية ضحية الغزو الفكرى الشرس المقلية العربية الاسلامية ووقوع جميع البلاد الاسلامية بين برائن الاستعار الذي فرض لغته على أبناء المسلمين قرضا لآن اللغة وعاء الفكر فاذا فسد الذوق اللغوى للامة فسدت أفكارها و تاهت شخصيتها في دو اثر التقليد القرآن هي لغة المسلمين.

# في مواجهة التبعية والاقنباس الغرب (١) مقطت مدرسة النبية

(٢) في مواجهة قضية الاقتباس من الغرب.

(٣)فى مواجهة النفوذ الاجنبي .

|  |  | 3 |
|--|--|---|
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |
|  |  |   |

#### سقطت مدرسه التمعية

صدعت المدرسه الاسلامية بالحق، وسقطت مدرسة النبعية الحضارة الفربيه وأصبحت الان تللم ركامها وتحاول أن تعيد تشكيل مؤامرتها من جديد، فنجد أن الاستشراق والتشير يغير جلدة، ليخدع المسلمين من جديد، ولكن التجربة التي خدعت المسلمين بان الوسيلة التي تمـكنهم من النبطة والتقدم هو التبعية للغرب في منطلقاته ومفاهيمه ، وكانت تلك دعوتهم للاجيال التي خدعت، دعا هؤلا، واتباعهم الناس إلى أن الحضارة الغربية هي مصدر النهصة في الشرق، هكذا عاموهم في الغرب، وكان المدعوة جانب كهنوتي منذ الحروب الصليبية في الاسلام، ويخشاه، ويتمثل هذا الجانب في إنكار الحضارة الاسلامية ومن قلب هذه الجماعة قال الدكتور هيكل: أن البذر التي وضعناه في الارض ومن قلب هذه الجماعة قال الدكتور هيكل: أن البذر التي وضعناه في الارض الوحيد هو طريق الاسلام، قال هيكل ذلك بعد أن استعلفت كلة المدرسة الاسلامية ودوت في الافاق.

ولقد ظلت تتوآلى الحقائق تنكشف أمام المسلمين : كشفت عن حروب النكبة والهزيمة والنكسة جميعها عنفساد دعوى المدرسة الضالة المضلة : مدرسة طه حسين وسلامة موسى ومن ورائهم زكى نجيب محود ولويس عوض ، خداع وأغراء ، خدعهم المسشرةون بالنظرية وأغروهم بالنفوذ ، لقد حاول مؤلاء تقديم ذلك الركام من النظرية اليرائية ، والماركسيه والفرويدية ، والوجودية بغير نقطة بدأ أصيلة من الفكر الاسلامي الهني طرحت في افقه هذه الاعاصير ، أن نقطة البدأ يجب أن تبدأ من الاسلام نفسه ، من كلمة التوحيد التي ترسم للانسان مسئوليته في الحياة والرامه الاخلاق .

لقد أعادوا طرح ركام الفكر الوثني القديم، مثلا في إخوان الصفا والباطنية

والحلول والانحاد وجروا وراء أوهام الفكر الافريق والغنوسي وسموم الاماجيين من الشمراء (أبو نواس ويشار) وسموم أبن عربي والحلاج ودسائل إحوان الصفاء

القد كانوا قناطر تنقل السموم من الغرب إلى الشرق ، ولم يكن أحد منهم صاحب فهم أصيل مستمد من الفكر الاسلامي ولاصاحب أيدلوجية ولا يمكن أن يضاف اسمه إلى قائمة العلماء فهؤلاء تابعون وددوا شبهات المسنفرفين والمبشرينوز ينوها في نفوس الشباب المسلم .

ولكن جركة اليقظة أستطاعت أن تضرب مذا الانجاه وأن تدمره ، وأن تمكشف فساد هذا المنهج وفساد الفكر البشرى الوثنى المادى ، اقد كان يغمر نفوس هؤلاء المتغربين ، شمور البغض ومحاولة الاستملاء بالتقليد ، كانت عقدة التخلف فى نظرهم لانرفع الايالتقليد ، تقليد الاجنى ، وقد عجزوا عن فهم أبعاد المسائل والقضايا ، وخلفيات الاشياء ، ونسوا أن مصدر النقص هو الغفلة عن المنبع الاصيل .

هوت نفوسهم ، ماديات الجمنارة . كانوايكتبون عن باريس ولندن وعن المتاحف والقصور والمكاندرائيات وكانها كل شيء في الحصارة كانالنقدم المادى يلهب عقولهم ويسيطر على نفوسهم فينظرون إلى أوطانهم هلى أنها ظلمات ولايرون الا يابا واحداً لتقدمها هو نقل هذه الحضارة المادية ، ولقد كانوا يعلمون أن أصحاب الحمنارة مكرة وظلمة فهم لايقدمون هذا العلم الذى صنع التقدم المادى إلى أمة الاسلام وإنما يقدمون لها سموم الحمنارة وأباحياتها ويقدمون معها فلسفةم ادية منالة تفسد العقول القلو بفقد غزوا هذا الشرق الاسلامي الايدلوحيات والنظريات وأيقظوا النحل والدعوات الهدامة القديمة لتصارع روح الاسلام الحق وتمزق وحدة فكر الامة الاسلامية .

وكان من درا. ذلك قبكر الصهيونية في تحويل مفاهيمها إلى مذاهب وعلوم تدرس بجامعات العالم الاسلامي ، وأستطاعوا أن يبهروا الناس ثمة ولسكن أنظر الآن تجد أن كل ما تركوه هو ركام مظلم أسود ، وتجد جريرتهم واضحه فامهم الذين خدعونا حتى أوصلونا إلى مرحلة التصدح . لقد قطع هو لاء الناس صاتهم

عالماضي، بالعروبة والاسلام وصنعوا صلات جديدة وهمية بالغرب والفكر الغرب والفكر الغرب والفكر

لذلك فقد كانوا عاجوين أن يحدثوا في القلوب رضا أو في النفوس ولاء لا تهم كانوا يسبحون ضد التيار، فلم أرتفعت كلمة الله ودعوة الاسلام ووجدت الاستجابة الحقيقية لانها تمثل الفطره وتقدم للنفس البشرية والقلب الإنسان مطامحه وهداه، فلم وجدوا أن الدعوة الاسلامية تغلبهم حلوا عليها وهاجوها ثم حاولوا أن يدخلوا الميدان ويقتحموه بالكتابة عن الاسلام والسيرة ليوجدوا بديلا تحمله أقلام لاممة لها شهرتها وليمكون ذلك عاملا أساسيا في تقديم الديل قبل ضرب الاصل والقضاء عليه .

هذه البدائل نتمثل في كتابات التاريخ الاسلامي والسيرة لم تكن التي خالصة لوجه الله ولكنها كانت تحاول ضرب الموجة الواحقة ، أو التنكر لمعجزات النبي ، أو تصوير الاسلام عن أنه دين عبادي لامنهج حياه ونظام مجتمع ، أو أنكار الغيبيات . ثم حاولوا بعد ذاك على أمتداد تطوير هذا المنهج تفسير الاسلام تفسيرا ماديا .

ولقد عمدوا إلى حجب التراث الاسلامى الصحيح ورام فسكرة الانقطاع بين العصر الحديث والعصور التى سبقت سواء الادب أو التاريخ والثقافة فلما بدأ التراث الاسلامى بشرق ويكشف عن جوهره الاصيل زيفوء بكتابات طه حسين عن الفتفة الكبرى وهامش السيره ثم حاءت المرحلة التالية على أيدى الماركسيين الذين أعتبروا أن طه حسين هو عيدهم ورائدهم الذى فتح أمامهم الطريق وازال من طريقتهم العقبات ثم جاء زكى نجيب محود ليكشف الصفحات المظلمة والباطنة والو ثنية التى تجددت بعدالاسلام تحت اسم أخوان الصفا والمعتزلة والباطنية والفكر الفلسفى والفكر الصوتى الفلسفى وحاولوان يعطو تلك الفرق الصالة كالونج والقرامطه الذين قتلوا حجاج بيت الله وسرقوا الحجر الاسود صوره البطولة واله عوة إلى العدل الاجتماعى وحاولواأن يعتبروا أن هذا هو التراث الاسلامى الذى مجب تجديده .

لقد جددوا التراث بالفعل ، والكنهم جددوا التراث الوائف المسموم وحجبوا التراث الحقيق : تراث التوحيد الناصع القائم على المعل والرحمة والاخاء البشرى .

## في مواجهة قضية الاقتباس من الغرب

مازاك الفكر الغربي يطرح في أفاق الفكر الاسلامي سموما زاعقة، وشبهات خطيرة ، ومفاهم طاقة وما تزال هذه السموم والشبهات ترسم فساد وجهة الفكر الغربين أن الغربيين بعدأن عزلوا الدين حكموا المقل في ناحية ماوراء الطبيعة والضمير في ناحية الاخلاق .

ويخطى العفل لانه يختلف من إنسان لآخر ومن بيئة إلى أخرى ومن زمن إلى زمن ومن مكان لآخرومن ثفافة لآخرى . كذلك فان الاعتداد بالضمير خطأه لانه يوحى بإيحاءات مختلفة ، فالضمير ليس إلا أثراً للبيئة والثقافة والوسط الذى يعيش فيه ، ليس الضمير معصوماً قط وأنها لفكره ضالة أن يكون الضمير معصوماً ، وإذا تخلف الضمير عن سيطرة الدبن فانه قد يوحى بالفساد ، وإذا كانت البيئة أوربية فالضمير أوربى ، وإذا كانت البيئة شرقية فالضمير شرقى ، ومن الواضح أن ضمير الأوربيين لايؤنهم قط على سفك الذماء الذى يستبيحونه في كل قطر يسيطرون عليه بل هو يبررالقتل والتنكيل والاستمار وليس هناك في كل قطر يسيطرون عليه بل هو يبررالقتل والتنكيل والاستمار وليس هناك شيء ثابت مستقر معصوم إسمه الضمير، وايس هناك قمنا با يتفق عليها فيا وراء الطسمة

ومن أخطائهم دعوى رجال العلم بأن الانسان له حريته واستقلاله وحدوده ، وكان ذلك رد قعل الكنيسة ، كذلك كانت دعوه سارتر إلى حرية الفرد هى رد قعل الحرب العالمية الثانية وستقوط فرنسا ، أنهم يحولون بين البشرية وبين الوصول إلى مفهوم العلام ويوجهونه إلى مفهوم العلمانية وهدم الدين .

حــ كذلك فان هناك فساد فكرة التطور في الدين والاخلاق ويعنى مفهوم
 التطور في لفكر أنه ليس هناك قضية ثابتة وأن جميع القضايا الفكرية متطورة

ومتغيرة وأن هذا النطور قد لاينتهى عند حد ، وأذن فهناك النسبية باستمرار ، هناك النسبية المطلقة ، وهناك أيضا الخطأ الستمر ، مادام هناك قول بالنسبية والتطور فليس هناك ثبات ، وإذن لا يكون هناك ثبات في الدين ولا يكون هناك ثبات في الاخلاق.

ومن أكبر أخطائهم فساد إدخال فكرة التطور في الدبن .

فاذا فهمت فكرة التطور على حقيقتها وفكرة الدبن على حقيقتة فليس هناك مناص من الافرار بان الدين الحق لايدخله التطور، ذلك ان التظور الفكرى هو تغيير من حال إلى حال وهو تعبير مستدر دائم ، ولا ريب أن الحقائق الدينية ثابتة لا تتغير بتأثير الاهواء والعواطف .

١ ــ أن جذور الفكر الغربي المعاصر ( ماركمي ووثني وليبرالي ).

هى صلب المسيح وتألية الانسان والوهبانية والوبا وعبادة الاهب ونظرية الآبوة وسقوط الغيرة إذا. المرأة وسقوط الرحمة إذاء الاباء والاسرة والتثليث وإنكار الاخرة والبعث وعبادة الاجساد وكل همذه المفاهيم تشكل النظريات الحاصة بالاجماع والسياسة والثقافة والتربية والاقتصاد ومن هنا كانت الفوارق المميقة بين أصول وقيم ومقومات الفكر الاسلامي وبين أصول وقيم ومقومات الفكر الاسلامية لم تعرف ذلك الانفصالي الذي عرفته الثقافة الاوربية بين الفلسفة والدين حيث لا يوجد في الاسلام الفصام بين العلم والدين أو بين الدين والمجتمع أو بين الدنيا والآخرة .

ومن هذا تأنى قضية الاقتباس: وهى قضية هامة وخطيره بالنسبة الفكر الاسلامى المعرض اليوم لتحديات الفكر العالمي (الوثني والمادى والماركسي) والحقيقة الأولى في بجال الاقتباس: أنه يؤدى إلى نقل النواقص التي يشكو منها أهل الفكر المنقول منه، وهده النواقص عندما تنتقل إلى بيئه أخرى قد تصبح أشد خطرا بكثير عاكانت في بيئتها الأولى والحقيقة الثانية: أن الاخذ من الغير مقيد بشرط المحافظة على الاصالة الاسلامية، فأذا كان عاملا على القضاء على الذاتية الخاصة فانه مرفوض تماما.

٣ - ولا ويب أن الحلول الوافدة قد جنت على امتنا الاسلامية جناية كبرى ، حتى قبل أنها بمثابة قتل الشعوب بغير إطلاق الرصاص ، ويتمثل هذه الحلول فى الدعوات المسمومة إلى الاقليمية والقويمية الغربية والليبراليه والديمقراطية والماركسية ولدى المسامين مناهج أكثر أصالة وأقدر على حفظ العطاء وعلى نقاء الاخوة الاسلامية الجامعة .

ولاريب كم تكون النظرة ناقصة وغير قاذرة على الاحاطة وحاضره عن استيماب الامور عندما تكون أدبية ذلك أنها تكون جزئية وناقصة .

آن علينا تأصيل القيم العليا التي ورثمناها عن الدين الحق والتي هي أساس وجودنا وأن أحطر الاحظارهي حجب الثقافة الاسلاميه عن طالعها الاصيل المميز لها أو عزل الثقافة والفسكر الاسلامي المعاصر عن جذوره وامتداداته منذ نوول القرآن و أخطر من ذلك الدعوة إلى ما يسمى ثقافة عربية حديثة مرتبطة بالفسكر الغراء مع تجاهل كل ما ينصل بتاريخ ثلاثة عشر قرناً.

ومن ذلك خطر التخيير الغربي المسلمين بين الاسلام والعلمانية أو القول بأن الاسلام لايستطيع أن يواجه التطورات الاقتصادية والاجتماعية التي يواجها العرب والمسلمون، ولا ريب أن العلمانية التي يدعون اليها هي فراغ، والفراغ لا يمكن أن يحمى المنطقة من الاخطار وأن الاسلام هو الحل الوحيد الذي يحمى الاقطار العربية في الماضي وسيحميها في المستقبل فالاسلام هو السلاح الوجيد.

ي سـ أن الاسلام لم يحذر من شى،قدره تحذيره من التبعية والتقليد، إيمانا بان الاسلام له منهجه الاصيل ونظرته الواضحة الحل أمر من أمور الميش والحياة . وعبات الشخصية والقيم في الاسلام لا يحول مطلقا دون تلقي أحدث معطيات العلم والفيكر والمعرفة واستيعابها والترقى بها فى مختلف بجالات النهضة والتقدم والحضارة ولقد كان المسلمون في مختلف المصور حتى في أشد المصور ضعفا وتخلفا قائمين والحق في وجه محاولة احتوائهم أو صهرهم في هو تنة الأممية، وكانوافي أسوأ عهود الاحتلال العسكرى والاستمار السيامي غاية في القظة تجاه محاولة صهرهم في بو تقة

الغرب وأحشى أن يكونوا بعد أن تحرروا من النفوذالعسكرى والسياسى قد دخل عليهم احساس خادع بالامن بينا يدعونا لاسلام ونحن فى أشد حالات القوة إلى الحدر الدائم والمرابطة فى الثغور . وهناك صيحة تحذير عامة صدرت من كثير من التاصحين تشير إلى أننا نفقد أصالتنا تدريحيا ونتنازل عن الصفات المميزة لنا يوما بعد يوم نتيجة غزو أسلوب العيش الغربى لنا وسيطرة قيم وافده على مفاهيمنا وسلوكنا ،

ه مد أن قضية الافتباس قضية مثارة ولمكن لها محازيرها ، فإنها قد تؤدى إلى نقل النوافس التي يشكو منها ويسعى لازالتها المفكرون فىالبلاد التي ألمثات ذلك النظام وهذه النقائض عندما نتصل إلى بيئة جديدة قد تصبح أشد ضرراً بكثير عاكانت في بيئتها الأولى.

إن الآخد من الغير مقيد بشرط المحافظة على أصالتنا .

ولا ريب أن المنهج الملى الغربى تشاد له كل يوم قداسة جديدة وبطولة زائفة ذلك لاننا وجداه فى أيدى الباحثين وخاصه المشرفين والمبشرين يقوم على الهوى والتعصب وتحمل طابع استعلاء الغربين بالجنس الابيض وبالحضارة ، وبحمل طابع الانتقاص من حضارة الاسلام صاحبة الفضل الاكبر على الحضارة الحديثة ولاريب أن المنهج العلمى الصحيح هو الذى أقامه الاسلام وكل منهج يدعى العلمية ولا يقوم على ضبط النفس والاخاء البشرى والسماحة هو منهج زائف . ولقد واجهت المناهج والايدلوجيات الغربية هزائم مترالية فى التطبيق لانها :

(1) عارضت الفطرة (٢) صانعت الاهواء والظنون (٢) لانها لبشريتها لم تتمكن من الارتفاع إلى أفاق الايجابية والموالاة مع تحولات فازمن والبيئات ولا يقدر على ذلك إلا المنهج الرباني .

# فىمراجهه النفوذ الأجنبى

لقد حرض النفوذ الآجني على استدامة وجوده فى بلاد المسلمين ، وتلك عاولة صنحمة تطلبت منه أن يعمل على القضاء على روح السيادة والقوة والاعتزاز النفسى بالكيان القائم المنصل بأساليب خادعة وما كرة ، وكان أخطرها هو تحطيم مفهوم الإسلام القائم على الحفاظ على الذات ومدافعة العدو والإعداد بالقوة والمراجلة فى الثفور واسقبقاء روح الجهاد قوية غلابة والحيلولة دون السقوط فى حاة الزف والدعة وهى الى تعمل على التحلل والضعف والاستكانه .

ولعل من أكبر الممانى التي حاول النفوذ الاجنبي إسقاطها من النفس الإنسانية هو دور الاسلام كمقيدة وتربية حيث لم يكن يوما من الآيام راضياً لاهله بالدل ولا مسانداً للخضوع ولا معينا على العبودية .

ولقد ربى الاسلام معتنقيه على الاعتزاز الكبير بكرامتهم وأفامهم على الايمان يأنهم خلقوا ليفرضوا وجودهم فدق هذه البسيطة ولنتزعوا مكانهم تحت الشمس لا ليكونوا عبيداً ولكن ليكونوا سادة .

ولذلك فان الاسلام لم يكن حليف الطغيان ولا حليف الظلم .

وفى العصر الحديث فإن الاسلام مو الذى استطاع أن يحرر العرب والمسلمين من رق دول الاستعار ذات العدة والعدد رغم أن المسلمين لم يكن لهم سند ولاقوة وأن قرتهم الاساسية الى واجهوا بها الاستعار لم تسكن إلا قوة الروح والايمان والفسكر والعقيدة ولقد كان على الاسلام بعد أن حرر المسلمين من حبودية النفوذ الاجني أن يدفههم إلى إقامة دوائهم ومجتمعهم وأن يكون عامل تقدم بعد أن كان عامل تحرر .

ولذلك فان على المسلمين اليوم أن يحدرو! محاولات كثيرة تجرى تحاول تمكين النفوذ الاجنى من أن يستميد سلطانه عليهم : أولا: عاولة خداعهم بالادعاء بالصلة بين الديمقراطية والاسلام أو الاشراكية والاسلام فان الاسلام منهج ربانى أصيل له طاحه المستقل عن هذه المذاحب اليشرية وأبوز وجوه الحلاف أنه منهج جامع بينها هى انشطارية . وله طابع الاستمرار بينها هى مؤقتة ، وله جوهره العالمي الصالح نختلف البيئات والمصور ، بينها هي مرحلية تمجز عن أن تثواصل مع الازمنة والبيئات إلا بتعديلات وإضافات وحذف .

ثمانياً : هناك بجاولة ضرب الاسلام من الداخل عن طريق ومض العلوائف الدخيلة مثل القادياسنية والبهائية والآغاخانية واليزيدية وكلها تلقى المعونة والتوجيه من المستعمرين والمبشرين والبهود وهم يعدونها لما أسموه ضرب الاسلام بالاسلام، هذه الطوائف تقدس زعمائها وترفعهم فوق مرتبة البشر ونشرع لاتتاعها من الدين ما لم يأذن به الله مستغلة باسم الاسلام هدم الاسلام.

إن من أخطر محاذير النفوذ الآجني فى مطافع القرن الحامس عشر التى تعوق حركة اليقظة من الدخول مرحلة النهضة مى تلك التبعية الاقتصادية للشرق والغرب عاجمل المسلمين مجرد مستهلمكين وليسوا منتجين . .

وأخطر من هذا تنازل المسلمين عن كثير من عاداتهم الاسلامية وقيمهم وميزاتهم الخاصة تحت تأثير الضغط المادى وتحت اسم الانفتاح الذى لا ضايطله، في حين أن امتلاكهم بمميزات ذاتيتهم الخاصة هو أكبر عوامل القوة والقدرة على بناء عصر النهضة الاسلامية.

ومن ذلك تضحيتنا بالفصاحة فى اللغة وقبول الكلبات الاعجمية وتضحيتنا بأسلوبنا الاسلامى العربى فى المعمار وفى المأكل والمشرب درن أى ميرر وقبول الترجمات للآلات الغربية والفكر الغرى دون ضابط ودون تعرف صحيح لمدى ضررها أو نفعها ودون تعريف القارىء المسلم بظروفها فى مجتمعها ، وأخطر من ذلك كله النظر إلى هذا الفكر البشرى الوافد أنه علمى المنهج مع أنه قائم على الهوى ، أو الادعاء بأنه علم مع أنه فروض قابلة الصحة والحطأ .

أن المترجم من الفلسفة واليونان أو الفلسفة الحديثة يحب أن تمكوله له أصالته

بتعريف الفوارق ، أما المترجم الحاضع الفسكر الغربي فإنه لا يستطيع أن يقدم لنا إلا مزيجاً من السموم والتفاهات .

إن علينا أن نحمى المسلم المعاصر من الانهيار النفسى والتبعية لحضارة طاغية دخلت مرحلة الانهيار وتبرأ منها أهلها .

ولا ريب أن اكتشافنا لمؤامرة والنفوذ الأجنبي، بقواه النلاث: غربية وماركسية وصهيونية يجب أن يجملنا على يقظة تامة.

إن المؤامرة تستهدف تجريدنا من مصادر القوة بى نفوستا وتحطيم إيماننا بقدرتنا الذاتية على التطور وقدرة حضارتنا الاسلامية على العطاء.

ولا ريب أن العودة إلى الاصالة وتعرف ذاتيتنا الاسلامية هو الحصن الحصين الذي يحمينا من المذوبان في أنون الحضارة العالمية وفي الايميه العلمانية العناله علينا أن تتعرف على تاريخنا وتراثنا التي ظللنا نجهله القرون الطوال محكم ظروف التخلف ومحكم الاستعمار وفي هذا يقول عالم جليل و لقد عشفا فترة على موائد المستعمرين تتجرع سمومهم فنزداد كرها لانفسنا وحشارتنا فتتقاص بالتالي أصالتنا وتههار إرادتنا فنوعل في التقليد حتى نصبح نسخاً ممسوخة لغيرنا .

إن بداية الانطلاق تكمن في تحرير النفس من كل سلبيات الماضي وتأكيد إيجابياته وذاك لا يتم لملا بمعرفة هذا الماضي والايمان به فيمة عالية لها أثرها على حاضرنا، إن أخطر المخاطر هو خطر المذوبان أو الموت الحصاري . .

إن علينا أن نعلم أن النفوذ الاجني كان فى الماضى سياسياً وعسكرياً فسكنا تقاومه لانه كان واضحاً ومكثوفاً ، أما اليوم فقد تحول وتخفى وليس أثواب العلم والثقافة ودخل بسمومه إلى مفاهيم التربية والفسكر يحاول أن يغير القيمالثابتة ويحتوى الصفحة البيضاه وبغير جوهر التوحيد والحماد والايمان القائم على الاصرار المقاومة وحماية البيضة والدفاع عن السكيان.

وصَّلَاً أَخَدَ النَّفُوذَ الاَجْنَبَى صوره جديدة خادعة ماكرة ولـكن علينا الا تخدعنا وأن نـكون على وعي بها . أن النفود الآجني اليوم يتحول إلى إيدلوجيات ونظريات تريد أن تقطى على ذا تيتنا وأن تقبرنا فى بوتقه الآيميه وأن تميع كياننا ووجودنا كله حتى نصبح من غثاء الآمم ولسكن إيماننا بالرسالة التي وضعها الحق تبارك وتسالى على عاتقنا والمستولية التي يحملها أهل لا إله إلا الله في تبليغ كلة الله إلى العالمين تدعونا إلى أن نحافظ على كياننا الإسلامي الحناص وذا تيتنا القرانية الصريحة حتى ندكون مؤهلين لاداء الامانة و تبليغ الرسالة وإقامة المجتمع الرباني في الآرض ،

# ه فروید (۱) اذا بعد فروید



## ماذا بعد فرويد

(1)

أقام فرويد التحليل النفسي للانسان على ﴿ الجنسِ ﴿ واعتمد في ذلك على « الاسطورة ، وعارضه عداء النفس ، ومع ذلك فقد جرت. نظر يته بجرى الربح ، ووجدت من يحملها إلى كل الافاق فتدخل الجامعات ، وتسيطر على الآدب والقصه ، والدين وعلوم الاجتماع ، خلال خمسين سنة كاملة ، ثم لاتلبث أن تنهار لانها تصاد الفطرة والعلم وطبائع الإنسان والاشياء ، وتعارض مفهوم الدين الحق، وكان الذين دفعوم إلى نظريته والذين حملوها وروجوا لهـا هم اليهود التلوديون الذين كانوا يصنعون مذهب الإنسان الحيوان التي بدأوها بتحريف نظرية دارون وأكلوها بنظرية ماركس ودوركايم وكلها تهدف إلى تصوير الإفسان بصورة الجرى وراء الطعام والجنس ويرى فالجريمة الفطرة وفي الزواج والاسرة مفارقة القظره ، ولمكن ذلك كله ما لبث أن تكشف فساده وزيفه خاصه في مواجهة نور الإسلام ، يقول الدكتور حسن الشرقاوي : يزهم رجال مدرسة التحليل النفسي أن النفس البشريه مغلوبة علىأمرها رضيت بذلك أم أبت، تسيرها دوافع قسرية وتحركها غرائر حيوانية ونزعات أنانيه ، وأن الانسان مثله مثل الحيوان يسمى لتحقيق حاجاته البيولوجه وإشباع شهوانه البهيميه ؛ وأن الشخصية الانسانية يحكمها قانون الغاب من الداخل . ويرون أن أصحاب مكارم الاخلاق مرضى نفسيون باعتبار إن الانسان حيوان وحشى مصاب بالشبق الجنسي فلا هم له إلا تحقيق لذاته والننفيس عن غرائره الجنسية فإن لم يستطع فهو مريض نفسيا وأن الانسان السوى هو الانسان المتوحش.

وكانت دعوة هذه المدرسة إلى هلاج الامراض النفسيه فى ضوء عقدتى أوديب والكترا وقد إنخذ فرويد من هذه الشخصية الاسطورية مسرحا الملاجأته النفسية وجعل العلاقة الجنسية المحرمه بين الام ووليدها هى الصورة المعبرة عن الشخصية الانسانية :وروج لهذه الاسطورة اليهود فى كنبهم وعملوا على تلقينها الشباب

والسكهول باعتبارها حقائق بقينيه بغية هدم العلاقات الاسريه والعمل على التفكك الاخلاقي وألغاء القيم الأساسيه والمثل|العابياً من علىالارض . وقد إستعار فرويد حقدة أوديب ليجملها أساس العلاقة بين الآم ووليدها ، وإستعار عقده الكرا لتمثل الملاقة الجنسية بين الآبوابنته وجعل فرويد من الاسطورتين الخياليةين حقيقة والمنة وأخذ تنشر هذه الآراء في المجتمعات الغربية التي كانتقد سقطت في أوائل في هذا القرن في الانحلال الحلق وتفشى بين الآسر الونا والعلاقات غير المشروعة فوجدت آراؤه أذانا صناعيا وتمسك بها الشباب الساقط والزوجاح العاهرات ليـكون مسوغا علميا لتصرفاتهم الزأخلاقية ومبرراً لفعل الفواحش، وظهرت روايات ومسرحيات تغاون على ترسيخ هذه الموجة الانحلالية في عقول الشباب الاورى . ظهرت مسرحية المومس الفاضلة التي عرضت مثاث المرات ، مذه تمثل الحالة التي تردت فيهاأوربا في نهاية القرن ١٩ وبداية القرن الـ ٢٠ حيث اتضح أن الزوجات يمارسن الجنس مع غير أزواجهن وجاءت المسرحية لتدافع عن العبر والعاهرات وتروى قصة امرأة عاهرةًا حبت شايا في أسرة محافظة، ذهب الآب إليها يرجوها أن تترك الشاب فهجرته وتخلع عناملا كها لتعيش بعيداً في كوح حقير حيث تموت بداء السل ، هدا هو المغزى الخطير القصة فهي تشجع على البغاء وتعاون المنحرف على الانحراف وتزهم أن للعهر أخلاقيات وأن للمرأة الماهرة مثلا للتصحية والإيثار وهكذا أعانت فكرة فرويد على الانحلال الخلقي والشذوذ الجنسى وترويج مفترياته عن طريق اليهود ونصرحا بينالعام والحاص ه وامتدأثرها ليغزو الجتمعات البشرية باعتباره حقائق علمية لامحتمل التفكيك فيها ، وقال شفيتسر وهو أكر علماء الثربية الألمان: نمن نميش مصر انهيار الحضارة مين الحضارة والبررية .

وهكذا أخنت مدارس التحليل النفسى في تبرير السلوك الجنسي الشاذ وينصح الشباب بالتنفيس عن نزعاتهم الجنسية ومتطلباتهم البيولوجية وحاجتهم الغريزية بدعوى أن كبتها يولد الامراض النفسية ، وهكذا هبط هؤلاء الاطباء بالانسان إلى البهيمية والحيوانية .

ومن مساوى. قرويد قوله أن الانسان معدة تسعى على الأرجلوأن الحضارة تنحصر فى البطن والفرج فهو وماركس لا يجعلون للعقل أو الووح البشرية أى قيمة فى الوجود . ولقدوقف الفكر الاسلامي أمام مذه السموم موقفا واصنحا فالاسلام يحرو التفس الوقع الالسانية من هذه الهيهات ويقود الالعان الى ما هو أسمى وأغلى وفى نفس الوقع يكشف زيف هذه النظر بات التي حاولت أن تجرى جرى العلوم بينها هي بحوعة من الفروض التي لم تثبت أمام البحث العلمي الصحيح ، يقول دكتور فؤاد أبوحطب أن علم النفس الفرويدي ليس علما بالمني المتعارف عليه العلم ، بل لا ينطبق عليه شروط العلم العلم العلمية وهذا النطبق على على على المتعارف على العلم على على على على على على على النطبق على النطبق على العلم العلم العلم العلم العلم على على على على العلم العلم العلم العلم العلم على على على على على العلم العلم العلم العلم العلم العلم العلم على على على على العلم على على على على على العلم الع

وأبرز أسباب فساد منهجيه التحليل النفسي كعلم هر غلبة الانجاه المادى في علم النفس بحيث جعله يتصور النفس الالسانية تصورا داديا ، على أنها بحموعة غرائز تتطلب الاشباع المادى المباشر والانسان في إطار هذه النظرة المادية مدفوع دائما بقوى لا معقولة ومغلوب على أمره تصدر عنه أفعال قهرية وكل ما يملك العقل من دحيل ، هي تبدير هذه الافعال أو البحث عن وسائل مقبولة لاشباها أو التسامي مها ليزاولها بصورة أجمل ، ومعظم النتائج التي توصل إليها بعض أصحاب الاهتهامات النظرية في علم النفس وعلى رأسهم فرويد استخلصت من الحالات الاهتهامات النظرية في علم النفس وعلى رأسهم فرويد استخلصت من الحالات المرضية ثم عمم على حالات الاسوياء وتبنت عاذج نظر بة كاملة في هذا الاطار الوائف وكذلك فقد تبين أن علم النفس التجربي هو كذبة كبرى ، لاأن النفس فرع من فروع العلم التجربي — ومنه العلوم الفيزيائية — بو دى إلى المعرفة فرع من فروع العلم التجربي — ومنه العلوم الفيزيائية — بو دى إلى المعرفة اليقين ، ولا توجد ملاحظة بصرية معمومة من الخطأ.

ويقول الدكتور فواد أبو حطب أن هذا هو أحد مصادرالتحدى النحشارى التي يتعرض إله المسلمون اليوم وما يحمله تيار العلم الوافد إلينا من الغرب ومن الشرق من خلقية الحادية واضحة في طيانه جملت من الدكتر بكل ما هو غير مادى هو سعة هذا العسر، إذلك هو علبة المادية على علم النفس والمادية فلسفة حياة وجراثيمها مضمرة في العلوم الطبيعية وأهمها الصراح بين الدين والعلم :

أن مصدر الحطأ هو قاعدة سيعارة المادية على العلوم الطبيعية ، ومضمونها الالحادى ، مثل مبدأ أزلية المادية ، والطاقة ، ونسبة كل شي. في الحكون إلى

الطبيعة وقوانينها ومحاولة تفسير التدرج في حمران الأرض على أنها عملية مادية تلقائية محتة .

والذى تكشف عنه الآيام اليوم، هو أن آراء فرويدوأصحاب مدوسة التحليل النفسى عامة تواجه بالنقد العنيف داخل الاطار السيكولوجى ذاته وتتسع دائرة هذا النقد ابتداء من فرويد شخصا وشخصية حتى التحليل النفسى مدرسة ومنهجا وفلسفة حياة

ومن أرز الظواهر فى مجال الدراسات النفسية بعد فرويد كما يقول الدكتور يحيى الرخاوى: أن المعلومات الشائعة فى عصر نا المستسهل عند الانبهار بالحديث عن اللاشعوو الفرويدى بكل محتواه الغريزى قد توقفت ، لآنه تبسين أن هناك شعوو أعمق ، قد تبه عليه زميله كارل يونج ومن قبله ومن بعده كل المتصوفة ويخاصة من المصلين وهو الجزء من اللاشعور الذى إذا ما أصبح شعورا ويقينا غمر الإيمان الحدى وعرفنا أين حبل الوريد .

وقد أعلمت هذا الاتجاه مدرسة جديدة هي مدرسة علم النفس الإنساني حيث تركز حديثها على حاجة الإنسان إلى التكامل بما نطلق عليه الفضيلة أو السمو أو الصدق أو الإيمان ما يببغي أن نذكره و وضع هذه المدرسة حاجات الإنسان في ترنيب تصاعدي يسمح بظهور الحاجمة الاعمق متي أشبعت الحاجة الاولى والمفروض في النطور الطبيعي أنه إذا ما شبعنا طماما وجنسا انتبهنا إلى بقية تسكويننا وسعينا لتصبح صدقا ويقينا فلا تستفرقنا المرحلة الاولى وفي الإسلام فان شهر رمضان يعطى هذه الفرصة وإذن ليست القضية (ولا الحضارة) بجرد أعلاء لمزيزة جنسية بل مي إكال لما بعدها إذ أنها حاجة أصيلة في تركيب النفس ألبشريه وما اغتراب الانسان ووجدته وشقاوها إلا لاهمالها أو كبتها أو إنكارها ، وكا أن غرائز الفضيلة إن صح التعبير مدة آن لها أن تجد طريقا شرعيا من خلال العلم أيضاً في حياتنا التعسة المريضة .

وكما أن فرط الحرمان من الطعام قد يؤدى إلى الحقد أو سوء التغذية وفرظ الحرمان من الجذس قد يؤدى إلى المكبت وما شاع عنه من عقد نفسية فان فرط الحرمان من الفضائل يؤدى إلى أمراض محددة لها من الاضرار والمضاعفات

ما يفوق مثيلاتها من أمراض نفسية إلا أن انتشار نقص الفضائل لا يظهر بيننا شكل صريح اسببين .

الأول: إنها أمراض شائمه شيوع الوباء وكأنها القاعدة وليست الاستثناء والثانى أن الحديث عن الفضيلة كثيرا ما يغنى عن عارستها وكأنه التخذير المسكمين مرض الوبف ينتج الحرمان من فضيلة الصدق، مرض الظلم بتجه ليقف في إطلاق فصيلة العدل.

مرض التعقيد والغموض الناتج من كبت فصيلة البساطة .

هذا قول ( إبراهم ماسلو ) من المدرسة الإنسانية المذكورة ولاأجدانه في هذا قد جاء بالحديد المبهر عما تحدث به أبو حامد الفزالى عن هذه الآفات في تحديد حتى تصورته يكتب (روشتة) يحدد فيها التشخيص والاسباب والملاج فقد شخص أمراض الحسد والمنافسة والعداوة والدكبر ، والتعجب، والحوف وحب الوئاسة وحب النفس ، وحدد مرض الحرص والطمع ووصف لعلاجه ثلاثة أوكان الصبر والعلم والعمل ،

وهكذا نجد أن الإسلام هو الذى كشف فساد هذه الدعوات المسعومة التي إنبعث من تفسيرات خالة أو منحرفة ، وقد تبين أن هذه معالم علم نقسن يهودى أو مسيحى فى أوربا والولايات المتحدة وهى مرتبطة بالتحديات التي واجهت التفسيرات الدينية ودعوات الاصلاح الديني ونظريات الفكر المادى ومن هنا فنحن نحس بالفوارق العميقة بين هذه المذاهب وبين مفهوم الاسلام الذى يمثل علم نفس إسلامي ، جامع بين النفس والووح ، والعلم والدين ، والقلب والعقل ، والدنيا والآخرة ، فللإسلام علم نفس خاص يختلف عن علوم النفس اليهودية والمسيحية والبوذية والذي يختلف هنا مع خصائص كل دين من هذه الاديان .

(9)

(1) تاريخ الإسلام فى مواجمة التحديات (٢) أخطاء فى كتابة التاريخ الحديث



## تاريخ الإسلام في مراجهة التحديات

فى بحال دراسة تاريخ الإسلام فإن مناك محاذير كثيرة يقم فيها المحللون والباحثون وأخطر هذه المجاذير مى محاكمة تاريخ الإسلام من خلال مناهج وضعت لتقسير تاريخ أمم أخرى لها ثقافتها وعقيدتها وتحدياتها ، بينها لا يمكن فهم تاريخ الإسلام إلا بتفسيره وفق منهج أصيل مستمد من عقيدته .

وتتمثل فلسفة التاريخ الإسلاى على هذا النحو :

مبدأ تاريخ الاسلام و جماعة ، لها منهج تستمده من الاسلام : هذه الجاعة كونت المجتمعالاسلاى وتبتت الحضاره الاسلامية وفق مقومات فكرة أساسية قوامها . . دعوة إنسانية للعالمين ، : إلى الحرية والعدل والحق والمساواة .

وفى طريق هذه الحركة إلى غايتها فانها تواجه أمرين :

أولاً : معار ضات قوية وقوى مضادة تحول بينها وبين طريقها .

ثانياً : هذا الجرى يصيبه بين الحين والحين وكام يعوقه ويسد جراه .

والاسلام يبدو في خلال تاريخه في صورة و كاتن حي ، له جناحان : فكر وحضاره . متجددالحلايا بمر بمراحل القوة والضعف خلال حركته العائبة وأبرز ظواهره : ظاهرة التجدد والتغيير وتصحيح المفاهيم من خلال إطاره الجامع ، يتصل ذلك في كلا إجناحيه : جناح الفكر الذي يتجدد بظهور أعلام الفكر وقادة الرأى . وجناح الحضارة يتجدد بظهور بناه الدول وصناع الاحداث .

نهم : لم يجمد الاسلام أمام حركة التاريخ خلال العصور أوتطور الحضارات والمدنيات ولم يتوقف عن مدها بتفسيره فى إيمان وقدرة على السير بخطوة التاريخ نفسها بل ريما سبقها خطوات .

### (١) تحرير الانسان

والاسلام فى التاريخ: حركة أوسع من الامة العربية أو الدول الاسلامية أل الحضارة الإسلامية وأعمق من الحدودالتي تربطه بالسياسة أو تقسره على الحضارة والثقافة، أو تقب به عند قيام الدول وسقوطها، أو الفتوحات والحروب، وأنما تتمثل فيه كل هذه القطاعات وتقشابك.

فالاسلام فى الحق هو حركة التاريخ نحو الحرية: تحرير الانسان من بوتقة النظم وإقرار حقوق الافراد والجماعات وتحريرها من الاستعباد، وبذلك فهو انطلاقة إنسانية، بعيدة المدى، في كل الامم والشموب التي اتصلت به، سواء من دانت له أو أساغت له فيكره دون أن تاخذ عقيدته.

ولقد كان لبزوغه في عيط الآمة المربية معنى واضخ الدلالة هو د اصطفاء ، هذه الآمة على رسالته ، ومن ثم بعث الرسول من أهلها ونول القرآن بلغتها ومن ثم فلا سبيل لقصل تاريخ العرب عن تاريخ الاسلام منذ فجر الاسلام إلى اليوم فنذ برغ الاسلام ارتبط تاريخ الغرب به أوثن رباط ، لقد ظهر فى الآمة العربية أولا ثم فى حياة الرسول حيث دانت الحزيرة العربية له ، فكانت أشبه بالبحهة العربية التي امتدت منهار وافده و فروعه ، كما انبعث منها الموجات المتوالية المختلفة التي تحركت شرقاً وغرباً وشمالا وحملته الآمة العربية إلى العالم أجمع وكانت اللغة العربية من خلال الفصحى أداة إفكره و ثقافته ، وحضار ته مقالف كر الذى كونته الآمة العربية من خلال جوهر الاسلام ، كان حصيلة مشتركة للسلين والعرب جميعا بحيث لا يمكن جوهر الاسلام ، كان حصيلة مشتركة للسلين والعرب جميعا بحيث لا يمكن وهى الحضارة إسلامية شارك فيها الجميع ، وانصهرت فيها مختلف الثقافات الانسانية . ومصرية ويونا بية ، تبلورت جميعا في إطار الاسلام وفق معهومه ومعمونه وفق شارك في هذه المرحلة العرب وغير العرب في مجالات الحضارة والفسكر والحكم .

### (٢) قادة الفكر

وقد رسم الاسلام مفهوم الوحدة بين معتنقيه والمرتبطين به على أساس الفكر وليس على أساس المكر وليس على أساس الجنس، ومع دائرة الآخاء الالعمائي وأسقط العصبية والتفرقسة العنصرية وجعل أساس التبريز والتفوق والنفاضل مستمداً من العمل لا من العرق ولا من الوراثة .

ولقد اتسم تاريخ الاسلام بسمات جملت لهطابعه الحاصومفهومه المتميز .

ذلك : أنه لما كان الاسلام هو دين وفكر وحضارة ومجتمع ، فان التاريخ السياسي في تاريخ الاسلام هو أقل هذه الجوانب أهمية حيث تبدو الجوانب الضخمة الحافلة بالامجاد في تاريخ الاسلام الفكرى والعلمي والعقلي وفي مجال الدراسات العقلية والفقية والاجتماعية .

وتتمثل أبرز جوانب التاريخ الاسلامى فى القادة والاعلام والمفكرين الذين بنوا القاعدة العريضة للفكر الاصلامى مستمدة من القرآن: أوائك المصلحون المجددون، حملة لواء اليقظة وتصحيح المفاهيم الذين حفل بهم تاريخ الاسلام خلال مختلف مراحله وأدواره، وفى هذا المجال نجد طبقات الاظباء وأحبار الحجاء والنحاء والرواة والادباء وطبقات الفقهاء والمؤرخين والاجتماعيين وتاريخ أعيان كل عصر، فليس تاريخ الاسلام إذن تاريخا سياسيا فحسب وليس الناريخ السياسي الاجناحا من أجنحته بل ربما كان أقلها خصوبة وعمقا وأثراً فى حركة التاريخ ومحودة.

### (٣) من هو المسلم

ومن منا تسقط تلك الشبهة الى يرددها البعض من اقتصار تاريخ الاسلام على حياه الحلفاء وا،لموك، بل يتناول مختلف مظاهر حياه المجتمع والحضارة.

ويمثل تاريخ الاسلام: حركة تطور شامل متصل، وحركة اجتماعية يدفعها مفهوم وعقيد، في مختلف ميادين الحياه. ولا تستوفي دراسة تاريخ الاسلام لملا إذا قامت في ظل مفهوم جامع شامل ، كما أن اتصالنا بالغرب اليوم يجب أن يقوم على منهوم مرحلة هى رد فعل لمنهوم مرحلة سبقتها ، بحسبان أن هذه الحضارة العضرية الغربية ليست منفصلة عن عالم الاسلام ، وإنما أقامت قواعدها على المنهج التجريبي الاسلامى وعلى بناء صاغه العرب أوالمسلون . فنحن حين نتصل بها اليوم لا نكون غرباء عن جدورها ، فهى ملك البشرية كابها التى صاغنها وشاركت فى تكوين جوانبها المختلفة : فقد قدم الفكر الاسلامى لهذه الحصارة علومه وجامعاته وبنى فاعدتها العربينة فى الاندلس .

فى ضوء هذا المفهوم تستطيع أن نقول أن لتاريخ الاسلام و طابعا متميزا ، ولذلك فان تفسيره لا يمكن أن يخضع إلا لمنهج جامع ، ليس مادياً خالصا وليس روحيا خالصا وليس افتصاديا ، أو جنسيا .

فالمسلم كما فهمه الباحث الغربي الاستاذ ولفردكانتول، ويحس بالتاريخ إحساسا جادا أنه يؤمن بتحقيق ملكوت اقه في الارض ويؤمن بأن الله قد وضع نظاما عمليا واقعيا يسير البشر في الازض في إطاره. ومن الم فهو دائما يعبش كل عمل فردى أو جماعي ، وكل شفور فردى أو جماعي ، بمقدار فربه أو بعده.

### (٤) المحاولات الفاصرة

هذه العبارة المكاتب الغربي تقرب من الحقيقة وتسكشف عن الفارق العميق بين فهم المسلم المتاريخ وبين فهم الطوائف الآخرى ، ويتابع (اليان وايد غراى) : هذا الممنى حين يقول أن وجهة نظر المسلمين المتاريخ هى نظرة بناءة ، فهم يرون أن البشريه إذا اعتنقت تعاليم الوحى (القرآن) فإن إرادتها حيئتذ تتطابق وإرادة الله ، وقد قدموا أفصل فيلسوف الناريخ عمثلا بالفيلسوف ان خلدون وكان هذا الفيلسوف قد حلل درجات تأثير المحيط والدوافع النفسية التي تعمل عملها في الحياة الانسانية وتسبب نشوء الحنارات وانقراضها ونشاهد بوجه عام تيارين يتنازعان السيطرة على أفكار فلاسفة التاريخ المسلمين: المفهوم الحركي والمفهوم المقدى وكلها تطهو المناودة وعلى العكس من ذلك الفلاسفة الممنود قد قطموا كل صلتهم بما هو وقتى وفورى وقدموا تعاليم انهزاهية وانعزالية ، والتاريخ بالنسبة البودية والمنوذ ليس إلا وهما ويو كد

الاستاذ تريتون فى كتابه و الإسلام : عقيدته وعبادته ، : أن التفسير المادى لا يصلح لفهم تاريخ الإسلام يقول : و إذا صح فى العقول أن التفسير المادى يمكن أن يكون صالحا فى تعليل بعض الظواهر التاريخية الكبرى وبيان أسهاب قيام الدول وسقوطها فأن هذا المتفسير المادى يفشل فشلا ذريعا حين يرغب فى أن يعمل وحدة العرب وغلبتهم على غيره وقيام حضارتهم واتساع رقعتهم وثبات أقدامهم فلم يبق أمام المؤرخين إلا أن ينظروا فى العلة الصحيحة لهذه الظاهرة الفريدة فرأوا أنها تقع فى هذا الشيء الجديد : ألا وهو الإسلام » .

وهذا ما نريد أن نصل إليه : في أن أية عاولة ليفسير تاريح الاسلام بغير منهج التفسير الاسلام التاريخي : منهج التفسير الاسلامي التاريخ هي عاولة باطلة وأن جميع مذاهب التفسير التاريخي المادية والجغرافية والمناخية ، لا تستطيع أن تستوعب مفهوم . التاريخ الاسلامي ولكل أمة وعقيدة مقاييسها التي تشكل قانون تفسيرها .

واذاك قان كل المحاولات التي تجرى الآن فتفسير تاريخ الاسلام من خلال النظريات الغربية هي محاولات قاصرة ، ذلك أن الاسلام الذي يقوم منهجه على تكامل الروح والمحادة ، والحياة والموت ، والدنيا والآخرة ، والنفس والجسيد والثوا بت والمنفيرات والكلي والجزئي، لا يمكن أن يفسر الكلي بمنهج جزئي سواء أكان ماديا أم روحيا خالصا ، ولذلك فإن هذه المحاولات كلها التي ترمي لآن تضم الاسلام في صف الديمقر اطيه مرة ، وفي وصف الاشتراكية مرة أخرى و كلها قاصرة فالاسلام له ذا تيته الحاصة و تكوينه الجامع المتفرد الذي قد يلتقي ثمة مع جانب من هذا أو ذاك و لكنه لن يكون إلاهو وحده الذي تدجز المناهج المادية و نظريات النفسير الجزئية عناسة ماه و فهمه .

### (٥) حملات التغريب

كذلك واجه النار خالاسلامی حملة صخمة من حملات التغریب والغزو والثقاف تستهدف إثارة الشبهات والشكوك حوله ، بقصد وضعه موضع الازدرا والانتقاص فی نظر أحله وحتی یفقد آهمیته من حیت أنه قوة انبعاث و بقظة ، وقد حرص التعریب عن اختلاق تاریخ اسلامی منفر عسی أن بنترع من المسلمین ثقتهم فی ماضیهم الاسلامی وفی آنفسهم كمسلمین ویساخهم من تراثهم الفكری و تاریخهم الاسلامی وفی آنفسهم كمسلمین ویساخهم من تراثهم الفكری و تاریخهم الاسلامی وبی بلا ما من ، فتضعف معنویاتهم و تسهل السیطرة علیهم عمكریا

وافتصادیا وقد جرت المحاولات لاحلال مناهج الغرب فی تفسیر التادیخ بدیلا الدراسات الاسلامیة وفرضت کتب الغرب فی المدرس والجاممات وجعلت مناهج الغرب فی دراسة التاریخ همی الجواز إلی تخریج المؤرخین العرب و إلی وضعهم موضع الصدارة.

وقد حفلت هذه الدراسات بالتطاول على أعلام الاسلام وقادته ونوابغه والنشهير بهم فى كل عصر عن طريق تربيف طائفه من الاخبار المشكوك فيها والقصص اعتبادا على مصادر غير أصيلة أو مطعون فى صحتها لالتماس هسذه الشبهات.

وهناك محاولة أخرى في حاجة إلى الكشف عنها ودحنها: تلك هو محاولة القول بأن تاريخ الاسلام هو الاسلام نفسه ، والواقع أن التاريخ الاسلام ليس بالضرورة عثلا للإسلال ، وأنه لابد من التفرقة الواسمة بين مبادى والاسلام الربانية الثابتة الممثلة في القرآن الكريم والسنة النبوية الصحيحة وبين التجربة التي قام بها الحكم الإسلامي والتي قد تلتقي مع مبادى والاسلام في بعض المراحل وقد تختاف هنه حين يذهب قادة المسلمون بعيدا عن منهج الاسلام .

ولا ويب أن هناك نفرا عن تولوا زمام الحكم في الدولة الاسلامية بعد الخلافة الراشدة بعد واعن، منهج الاسلام ، في غير الحق أن يصور سلوك هر لا و الحكام على أنه هو الاسلام نفسه ، وأهم ما في ذلك الفهم الحاطيء من محاذير هو محاولة نسبه الاستبداد إلى الاسلام ، ومحاولة الاستشراق تبرير الاستبداد بالاسلام نفسه حيث يقول بعضهم وهو كاذب : أن نظام الحكم في الاسلام نظام استبدادي ونسي هو الا أن للاسلام مبادة الواضحة الني تنظم العلاقة بين الحاكم والمحكوم لمصلحة الحكوم نفسه .

(T)

### حقائق التار يح

كذلك فان التفسير التاريخي الغربي (المادي المصدر) يعجز هن استيعاب حقائق التاريخ الاسلامي التي تعلو على التصور المادي فسرعة انتشار الاسلام على هذا النحو المذهل وتمكنه من خلال فترة تقل عن قرن من أن يبسط جناحيه من

حدود الصين إلى حدود فرنسا ، هذا فى تقدير التفسير الغربي مشكوك فيه لان الفيكر الغربي لا يؤمن بأثر ، الايمان العميق القادر عن طربق الاوادة الانسانية إلى التغيير الواسع ؛ كذلك يعجز التفسير الغربي عن فهم واستيعاب قاعدة اسلامية أساسية هي و كم من فئة كبيرة باذن الله و ذلك أن التقدير المادى يرى أن الكثرة العددية هي الغالبة أبدأ بينا بجمل الاسلام من الايمان قوة جديدة مضاعفة إلى قوة العدد والعدة ، وقد أكدت الفتوح الاسلامية هذه الظاهرة بما لا يدع بجالا للشك ، وقد ثبت في مختلف الغزوات والمعارك التي المسلمون بما لا يدع بجالا للشك ، وقد ثبت في مختلف الغزوات والمعارك التي المسلمون أن عددهم فيها كان أقل من عدد خصومهم بمراحل . وأن عدد عدوم كان مضاعفا أكثر من مرة بل مرات ، فالنصر هنا برجع إلى عنصر الإيمان الذي لا يعتد به في الحساب عند التفسير الغربي للتاريخ .

وهناك ظاهرة من التعصب ترجع إلى الاختلاف بين الاديان وتفسيراتها المحياة ومن أختلاف وجهات النظر ومن الصراع القائم بين الشرق والغرب ومن وجهة نظر الاستمار التي ترى ان الغرب هو الجنس الابيض معدن البشرية وأن بلاد الاسلام هي العناصر الملوثة التي يرى أنها أفل في العرجة والقدرة والسكفاية ومن خلال نظرة الاستعلاء العنصرى والتعصب الغرب تجرى تفسيرات خاطئة في مقدمتها الادعاء بأن انتشار الاسلام أنما جاء بالسيف وهي دعوى مبطلة ، والحق أن الاسلام لم يرفع السيف إلا دفاعا عن كيانه حين يتعرض وجوده الخطر وذلك في مقاومة محاولات المتامرين عليه .

وهكذا نجد أن الاسلام في عقيدته وحركنه له ذاتبته الحاصة التي تمجز النظريات عن استيما به النظريات الجزئية .

ومن هنا فلابد أن يكون للناريخ الاسلامي تفسيره الاصيل ,

## أخطاء فيكتابه التاريخ الحديث

تعرض التاريخ الحديث لموجات مز التحليل والنفسير أختلفت باختلاف المدارس الناريخية الغربية التي حاولت أن تصدر أحكاما من وجهة نظرها أولا الغرب وخاصة فيما يتعلق بناريخ الاسلام وعلافات المسلمين بالغرب ، صدرت هذه الاحكام تحت تأثير طابع الاستعلاء الفرن في النظر إلى الآشياء وتفسيرها، ومن حيث النظرة المستمده من غرب حاكم مسيطر ومستعمر على عام الاسلام المدى وقع تحت تأثير النفوذ الغربي منذ سقطت الدولة الاسلامية في المند تحت النقوذ البريطاني وسقطت منطقة أرخبيل الملايو تحت النفوز الهولندى بل يرجع إلى أبعد من ذلك ، عندما تدافعت قوات اسبانيا والبرتغال اضرب المغرب العربي والزحف على غرب أفريقيا في بدأ مرحلة يمكن أن يطلق عليها جولة الاستعار الغربي الحديث التي وصفها الغرب بانها تتمة للحروب الصليبية التي سبقتما باكثر من ثمانمائة عام ، ولقد كان من شأن هذا الصراع بين عالم الغرب وعالم الاسلام أن شكل من خلال حركة الاستشراق مفهوما خاطئا وتفسيرات متعصبة لحركات الاسلام الحديث ومراحل تاريخه ء فقد صدرت هذه المفاهم وهذه التفسيرات من وجهة نظر الذرب القائمة على التمصب والحلاف والخصومة فهي ليست خالصة لوجه الحق ، وانما يغلب عليها الهوى إوالحقد ، هذا فضلا عن أن مقاييس التفصير التاريخي الغربي ، هي مقاييس مستمدة من التاريخ الغربي نفسه ولذلك فهي ليست صالحة لتفسير الناريخ الاسلامي الذي يستمد قوانين تفسيره من أصوله ومقوماته ، ولاريت أن هنآك خلاف عميق بين أصول التاريخ الغربي ومقوماته التي تقررت عليها مقاييس تفسيره: ترجع هذه الاصول إلى المقيدة والثقافة والتاريخ القديم، ولا ريب ان التاريخ الغربي يتصل اتصالا عميقًا بمفاهيم الوثنية اليونانية والعبودية الرومانية والتفسيرات المسيحية ، وهذه كلها تشكل نظرة خاصة إلى الاوضاع والاحداث والمواقف ، ومن هنا فهى

تختلف أختلافا عيقا عن أصول التاريخ الإسلاى التى تقوم على أساس عقيدة التوحيد والنبوة والبحث ومعشولية الانسان والتزامه ومفاهيم الاخاء الإنساني والمعدل والرحمة وفي إطار المنوج الذي قدمة القرآن الكريم والذي يختلف بل ويتعارض مع تفسيرات العقيدة والقيم التى تقروت في الفكر البشرى الختلط، وخاصه فيا يتملق باضطراب مفاهيم العقائد اليبودية والمسيحية، وهي التي تشكل الاساس الآول للثقافة والفكر الغربي: ويتجلى هذا الخلاف في تفصير الناريخ الاسلامي حيث يقوم الاستشراق بتطبيق مقاييس غربية مختلفة كل الاختلاف عن مفاهيم وقيم الاسلام التي تتشكل من خلال مفهوم جامع بين الوح والمادة والمقل، والعنيا والآخره، بينا يقوم مفاهيم الغرب على التوصيد والوحي التوحيد والوحي التوسيرات الماديه الحالصة ، التي لانستطيع أن تسقوعب التوحيد والوحي والنبوة وأثار الجنوانب الروحية والممنوية في قيام الدول في أما كن قصيرة وانتصار الجيوس، بالمدد الآقل وانتشار الاسلام ذانيا ، كل هذا يستدعي من الباحثين إعادة النظر في هذه التفسيرات.

### (١) لنكون الحقيقة أكثر جلاء ورضوحا

يجبالنفرقة بين حكم المثانيين للعرب وبين حكم الاتحاديين والتفرقة بين حكم الماليك في مراحل الاولى وبنيه في مراحله الاخيرة

(٢) القول بان الآراك سبب ناخر المرب قول مردود ،

لقد كان الحكم العثانى فى البلاد العربية مختلقاً عن الحكم الاستعمارى ذلك لان الترك انفسهم كانوا متاخرين فى العلوم والفنون

(٣) خطأ القول بأن الاتراك هم الذين سيطروا على البلاد المربية واحتلوها فقدكان دخول العرب المثالثة التقاء فقدكان دخول العرب الدولة العثمانية في النصف الآول من القرن ١ بمثابة التقاء الجزء بالكل والتثام الاجزاء الضعيفة مع الجزء الاتوى لصد خطر الافناء الصليبي الذي صاحب مطالع عصر الاستعمار والعثاني رأس الرجاء الصالح.

ولاريب أن إرتباط العرب بالمترككان عاملاهاما ، فى تأخير سقوط البلاد العربية فى قبضة الاستعمار الغربى أربعة قرون ، وكان مصدر صمود الجبهة فى مواجهة هربات أوربا.

وساد مفهوم الإصلاح إلمنقول من احلاح المسيحية باعتبارها قامت على تفسيرات بشرية جملتها غير قادرة على مواجهة تفييرات الازمنة والبيئات .

أما الإرلام فإنه لايقر الاصلاح بمفهوم تعديل مقررات الشريمة الاسلامية الثابتة ، وكلة التجديد أقرب إلى مفهوم الاصلاح وإن الله يبعث لحذه الامة على رأس كل مائة سنة من يحدد لها أمر دينها ، والتحديد هنا مو العودة إلى المنابع ومصطلحات الاصلاح والتطور والتحديد بمفهوم مما لآة الاستمار الغرب في تغريب الاسلام أو تمسيحه هي مصطلحات باطلة .

كذلك لاينطبق على الاسلام مفهوم التطور لأن النطور مرتبط بالمناهج البشرية القاصرة التي سرعان ما يتجاوزها الومن فتحاول اصلاح نفسها بالتعاور أما المنهج الاسلاى الربائي فإنه قادر على العطاء في مختلف العصور والبيئات ومو منهج قرن واسع الجنبات قادر على العطاء والاستجابة مع تغير الاوضاع.

فساد محاولة القضاء على فريضة الجهاد على النحو الذى تقدمه القاديانية والبهائية بهدف ايقاف الكفاح صدد المستعمر والغاصب وهى محاولة لتغريب الاسلام وتمسيحه وإعطائه طابع الفاندية والتولستوية الذى لا يمثل مفهوم الاسلام.

وتمد محاولة على عبد الرازق ، والفادياني ، وأحمد خان ، والبهاء محاولات باطلة تستهدف تغيير مفهوم الاسلام الاصيل .

وقد -اول على عبدالرازق الادعاء أن الحلافة ماكانت إلا ملكاً أو سلطانا وأن النبوة ليست حكم ولا ملكاً وقال أن الملك الذي شيده الذي يُلِيِّةٍ عمل دنبوي لاهلاقة له بالرسالة وأن زعامة الرسول ليست إلا زعامة دينية وهذا فهم باطل للاسلام الجامع بين الدين وبين نظام المجتمع

وقد جرت محاولات النفوذ الاجنبي لضرب حركات التحرر الاسلامية والقضاء عليها.

- القضاء على ثورة المسلمين في الهند .
- القضاء على ثورة الامير شامل في القوقاذ .
  - ٣ -- تحطيم القوء المصرية في نفادين .

٤ -- تحطيم القوة الوهابية الصاعدة في الجريرة .

كا جرت محاولة تمزيق وحدة العالم الاسلاى إلى قوميات وإقليميات ، بدأت هذه المحاولة قبل الغاء الحلافة فانقسم المسلمون إلى نحو سبعين جنسية وفرقه كل منها معزولة عن الاخرى ومحبوسة وراء فواصل مادية وأدبية لاحصر لها .

(1)

قضى الاستعمار على الوعامات الاصلية التى كانت مفاهيمها تربط بين الوطنية والاسلام بمفهومه العام وكانوا يرون كماح الاستعمار حزء من النضال في سبيل الله وصنع مدرسة أخرى من تلاميذ الاستعمار هم الدين قاموا جركاتهم في دائرة الاستعمار وفكره ومنهجه الداعى إلى قبول الامور الواقعة فهم المطالبة والذين كانوا مهوريين بالحضارة الغربية ، ومعجبون بأولياه الاستعمار متعاونون معهم م

وقد كانت معركة الجزائر تختلف عنذلك فقد قامت على أساس مفهوم الجهاد في الاسلام ، ولولا أنهم أكدوا ذلك لما استنبه منهم مليون شهيد ، فالشعب الجزائرى لم يدعى لحوض للمركة التحريرية إلا باسم الاسلام ولولا ذلك لما استطاع أرب يحمل في هذا العصر لواء المقاومة للاستعمار المدجج بأحدث الاسلحة ، واحكن النجربة لم تحكمل فقد خشيت أوربا مغبة هذا الاتجاه ولذلك فقد أجمض قبل أن يقيم الجزائريون دولة اسلامية .

وقد كان الاستعمار والنفوذ الآجني حريصا على إجهاض الاتجاء الاسلاى في الجهاد حتى لايؤدى إلى مواجهة عقائدية مع النفوذ الاجنبى ، وقد خدم مصطفى كال الانراك والعالم الاسلاى جين حمل القرآن ودعا الى حرب اليونان ثم كانت جولته في مواجهة اسقاط الاسلام والغاء الحلافة .

( 4 )

انطلقت فكرة الدولة الباكستانية من مفهوم الإسلام ولكن الدولة الباكستانية لم تقم عليه ، فقد حالت حوائل كثيرة دون تحقيق هذه الغاية ، بل أن المدرسة التي كان رأسها محن على جناح لم تكن إلا مدرسة غربيه شبيمة بالمدارس التي كونها النفوذ الاجنى في البلاد العربية ، فقدكان من المؤمنين بالميبرالية الغربية .

قال الاستاذ المودورى: أنه بالرغم من أن هذه الحركة (حركة جناح) تثار باسم الإسلام ولحنها ليست حركة إسلامية وطرح نظريه العمل الإسلام الصحيح وهو أن نيتشر الإسلام أولا حتى إذا ما انتضر الدين الاسلامي في أعلق الجماهير فإن مؤلاه المملين سيقيمون الاسلام في الهند كجزء من عقيدتهم وقال غلام أعظم أمير الجماعة الاسلامية في باكستان الشرقية) بما أن هذه الحركة لم نتبلور كحركة إسلامية قان غالبية قادتها منذ قيام الباكستان تنكروا لمفهوم الاسلام، لقد قامت باكستان على تصور إسلامي ولدكنها بعد تأسيسها لم تتخذ هذا التصور ويالتالي لم يترسخ في أعلى الجديد ولذلك حينها بحث هذا الجيل عن فوميه وجدت الاقليمية طريقها إلى نف كيده .

( ( )

طرحت عناصر مختلفة فى أفق كل بلد عربي أو إسلامى :

ا حصر قديم متصل بالتاريخ السابق الإسلام، في مصر الفرهونية وفي الشمام الفينيقية وفي العراق الآشورية، وفي المغرب البربرية، وفي المندلامية : الهندوكية القديمة وفي إيران تاريخ كورش والجوسية القديمة وفي تركيا الطورانية وتاريخ الذئب الآغبر وكلها محاولات المعودة إلى القديم البالم الذي حطمه الاسلام.

۲ — عنصر قومى وإقليمى متصارح ، كالمصرية ، أو السورية والعراقيه تحاول أن تلتقط من الناريخ صفحات ومراحل وشخصيات فى جاواة لنقسم أحلام الفكر الاسلامى إلى حرب وفرس وترك ، وإلى مصريين وسوريين وعراقيين .

۳ عنص غربی أوربی (فرنسی ، بریطانی أو أمرید کی )، وعنصر لیبرالی أو ماركسی وورا كل عنصر من هذه العناصر مفاهیمه ، فالبلاد التی خضعت لفرنسا إبان الاحتلال ما زال ولائها الثقافی الف كر الفرنسی (لاتینی ) والبلاد التی خضعت لانجلترا مازال ولائها (سكسونی ) وقد قامت الصراعات بین اللاتینیة والسكسونیة ه و بین الولا م المفة الانجلیزیة والفرنسیة ، و بین الولا م الفر بی نفسه فرنسی ، و إنجلیزی ، و أمریكی من خلال الثقافة و المترجمات .

ثم جا. الصراع الآخر بين الايدلوجيات : الرأسمالية الغربية والهاركسية السوفيتية ، وما يتصل بانباع هذين الايدلوجيين .

والهدف هو الحيلولة دون قيام وحدة إسلامية أصيلة مستمدة من القرآن والمغة العربية والاسلام والغاية مى الصراع بين المدارس والمناهج .

### (0)

لماكان الغربيون يرون في ابطال النصال الوطني حصوما لهم لاتهم قاوموهم ومزموهم فانهم يحاولون أن يسموهم بأشياء زائفة ، فالرئيس حميدر القائد الجزائرى المشهور الذي أخضع دول أوربا لبأس الجزائر وسلطانها حق كان الاوربيون يؤدون الجزائر مغرما سنويا وكانوا لا يدخلون هذا البحر المتوسط يمطوا الجزية ، هذا القائد البطل يصفة المؤرخون الفرنسيون بأنه قاطع طريق وبأنه هو وأصحابه الابطال قرصان ومتوحشون .

### (7)

ان ظهور سعد زغلول (مصر) ومصطفى كال (تركيا) ورضا شاه (ايران) في مرحلة واحدة بعد الحرب للعالمية الآولى كان يستهدف القضاء على صيغة العالم الاسلامي الاسلامة والوطنية العنيمية والقوميات الوافدة ، والوطنية العنيقة، والقضاء على الوحدة الاسلامية والخلافة) بل أن بعض المورخين يردون هذه الحارلة إلى محمد على الذي فتح الباب لأرل مرة أمام الحيكومة العلمانية التي حطمت نظام الحكم الاسلامي وقد سجل السيد رشيد رضا هذه الظاهرة فقال أن نحمد على ثلاثة أعال كبيرة كان كل منها موضع خلاف:

(أولا) تأسيس حكومة مدنية في مصر (أي علمانيه) كانت مقدمة الاحتلال الأجانب له.

( تأنياً ) قتاله الدولة العثمانية بما أظهر به للمالم كله ولدرل أوربا خاصة حمنها وعجزها وجرأهن على التدخل فى أمور سياستها

( ثالث ) مقاتلة الوها بية والفضاء على ما نهضوا به الإصلاح الديني في جزيرة العرب في مهد الاسلام وأحدمانله :

وان محمد على هو أول من تجرأ فى العالم الإسلامي على استبدال القوانين الأوربية بالشريعة الاسلامية ولا ينسون فتالة لخليفة المسلمين بما يعد حرابه ، ولا ينسون أن ( توفيق ) هو الذي نآمر على ثورة عراني واستدعى الانجليز لاحتلال مصر واحتمى بجيشهم بعد أن عاهد جمال الدين على تطبيق حكم الشورى بحصر ثم نفاه وزهم أنه رئيس عصابة من المفسدين .

ويعد هذا فى نقدير الباحثين هو التمهيد لما قام به سعد زغلول فى مصر وكمال أتانورك فى تركيا ورمناشاه وإبنه محمد فى ايران فى محاولة تغريب مصر ونركيا وايران .

#### (v)

ظهرت دعاوى باطلة تحاول أن تصور العالم الاسلامى وكأنه قبل الاحتلال الغرب كان فى سبات عميق، وأنه تجمدنى القرون الوسطى وأن أوضاعه السياسية والاجتماعية كانت فاسدة وان لم ينهض الاحين نهض به النفوذ الاجنبي وأن الحلة الفرنسية على مصر هى بدأ اليقظة وان الارساليات الاجنبية هى الى حققت له الصحوة .

كذلك شوء الاستمار حركات اليقظة التي قامت قبل آدومه وادعى أنها ام تحقق شيئًا بينها كانت البلاد العربية والاسلامية قبل الاحثلال على درجة حالية من الوعى السياسي والاحتماعي وكانت بها نظم سياسية جيدة ، مثل ما كان في مصر وكانت الحياة الحضارية والثقافة في أوج التقدم في مختلف مناطق أفر بفيا الني أحتلها الاستمار الريطاني والفرتمي وحاول تشويه ثقافتها وحضارتها وأطبق عليها بغوذه وتقافتة ليزيل الوجود الاسلامي العربي بها .

ولا شك كان الازمر حافلا بحركات اليقظة قبل الحلة الفرنسية وكانت المجزيرة العربية (فى نجد ومنطقة الخليج) فى أوضاع تقافية وإجتماعية طيبة بدعوة الإمام محمد بن الوهاب. وقد جاء احتلال الجزائر ومد فرة من إنجازات صخمة كان لها شأم الولاء الاحتلال الفرنسي الذي أعاد البلاد إلى الميودية الفكرية والسياسية ثم جاءالندخل الاجشى بعد أن اوشكث هذه الحركات على النجاح فاجهضتها وأدخاتها فى صراعهم مصها البمض يقصد ضرب بعضها ببعض والقصاء عليها . ولا ريب أن الحركات الوطنية والفكرية في مصر وتونس غير القرن التاسع عشر قد ألزمت الفات الحاكمة على الشورى والعدل وتمكنت من الحصول على عزيد من حرية العمل والفكر ، ووضع أسس دستورية وتشريمية كانت كفيلة بالمساهمة الشعبية في الحكم ، بلأن هده الحركات الاصلاحية قبل الاحتلال الاجنى كانت تستمد مفاهيمها من الأصول الاسلامية في تحديد وجهتها ، غير أر النفوذ الاجنى قد حطم هذه الحاولات كاما ووضع البلاد الإسلامية في دور التبعية الكاملة لنفوذه وقوانينه تحت أسماء الانتداب والوصاية بادعاء أن أهالي هـنـه البلاد لم يكونوا على أى قدر من الوعى السياسي وكان فيذلك كاذباً ومضللا ذلك لآنه كان يطمع في القصاء على تلك الروح الإسلاميه الأصيلة في الاصلاح، وكان يهدف إلى القضاء على هذه المدرسة الإسلامية في السياسة والحكم والاجتماع ، وبناء مدرسة من أوليائه التابعين الخاصمين المزيمين ، الذين يوالون سيطرته يقبلونها ويعجبون بها ويلتمسون بقائها ليستمر بقائهم ، من هؤلاء سعد زغلول في مصر وعدد كبير من الحكام الذين أنشأوا في مدارس الارساليات وهملوا على تثببت دعائم الاستعار ، ممتحولت التنظيمات السياسية والاحتماعية والتربوية فاقتبست الأنظمة الغربية والقوانين الوضعية ، فافسد ذلك الجتمع الاسلاى إفسادًا تاماً . حيث انتشرت عوامل الفساد الاجتماعي نتيجة حجب الشريعة الاسلامية يحدودها فى الربا وفى العلافات الاجتماعية ، وغيرها وفتح باب الاستدانة والرشوة والفساد الحلق لتمكين الغاصب من عصر هذه الشموب والجصول على ثمرات نتاجها .

وهنا حجبت القوى الغاية أهل الاصالة والحق عن مواقع القيادة ،وسمحت للمقلة الموالية للغرب أن تسيطر وظهر من يدعو الى تبنى فكرة ارتباط العالم الاسلامى بالخطارة الاوسطية والغرب ، وتبنى الولاء الغربى وانكار الاصول الاسلامية والعربية في الملانات والثقافة والعقائدوالاعراق وظهرت تلك الدعوات

الاقليمية . والقوميات الوافدة ، والوطنية وأخذت البلاد الاسلامية تطبق على فكرها ومجتمعها مقاييس الاستمار ومعاييره فى منهوم النقدم والتخلف ، وفى التنظمات الاجتماعية والسياسية .

وكانت هذه المحاولات كلها ترمى إلى تمزيق وحدة الفكر الاسلامى والجامعة الاسلامية التي تقوم على الاسلام والقوآن والتوحيد .

( A )

حاول كتاب الغرب تفسير التاريخ الاسلامى تفسيراً مادياً واقتصادياً وغفلوا عن جانب المعنويات والقوة الروحية والايمان الدى كان عاملا أساسيا فى النصر الذى حققة المسلون بالاعداد القليلة على القوى السكبيرة وياندفاع هذه القوى التى الم تسكن تملك من التسكنيك العسكرى أو العددو المددوما يو ازى عشر معشارها يملكه حدده ، ثم انتصاره عليها ، وإذا أنظرنا نظرة عامة قلنا أن عدد المسلمين فى المعادك الاسلامية لا يزيد عن عائة ألف مقائل فتحوافى تمانين عام ثلاثة أرباع المعمووة وهذا هو المد الذى لم يشهد له التاريخ مثيلا من قبل وهذه الظاهرة هى التى أزعجت أصحاب مقاييس التفسير المادى الناريخ عن معرفة السر فى هذه المعجزة أرجعت أصحاب مقاييس التفسير المادى الناريخ عن معرفة السر فى هذه المعجزة

ولقد جاءت محاولات تفسير هذ، الظاهرة تحمل طابع الجمل بالجوانب الروحية والمعنوية وأثرها البعيد في التعبير، أو طابع الحقد الدفين في مذا النفرذ الاسلامي في مواجهة الارض التي كانت خلصة الرومان.

إن دعوى القول بأن العرب خرجوا من جزيرتهم تحت ضغط الفاقة والمحاجة لا يحكن أن تسكون اجابة صحيحة لهذه الروح من الايمان والاستشهادوعدم المبالاة بالمنائم ، إأن الوقوف عند هذا التفسير بالعامل الاقتضادى وحده لا يمكن أن يوصل الى الحقيقة: ولقد أجاب المجاهدون المسلمون أنفسهم عن هذا النساؤل حين قال رستم المغيرة بن شعبة: قد عامت أنه لم بحمله على ما أنتم فيه الاضيق المماش وشدة المجهد ونحن نهطيكم ما تشبعون به

قال المغيرة : إن الله بعث إلبنا بقبيه عليه فسعدنا بإجابته واتباعه وأمرنا بحماد

من خالف ديننا حتى يعطوا للجزية عن يد وهم صاغرون ونحن ندعوك إلى عبادة. الله وحده والايمان بثبيه فان فعلت والا فالسيف بيننا وبينكم.

وقال ربعى بن عامر : أنينا كم بأمر ربنا تجاهد فى سبيله وننفذ أمره وننجز. موعوده وندعوكم الى الاسلام وحكمه فان أجبتمونا تركناكم ورجمنا وخلفنا معكم كناب الله وإن أبيتم لم يحل لنا الا أن نماطيكم القتال أو تفتدوا بالجزبة فان فعلتم والا فاقة قد أورثنا أرضكم وأبناءكم وأموالكم فاقيلوا قوالله لاسلامكم أحب إلينا من عنائكم ولقتال كم بعد أجب من صلحكم » .

ومن المؤسف أن تصور غزوات الاسلام الى كانت مثلا عاليا فى الرحمة والحلق. بأنهاا أعمال السلب والنهب .

وإذا كان العامل الاقتصادى هو واحد من جملة عو مل فى تفسير التاريخ فان ذلك يكون قريبا من الواقع ، غير أن وقائع التاريخ كاما تشهد بأن منازعات الامم وحروبها ثرجع فى أغلبها الى الدين والاعتقاد وأن عاولة قصر عوامل التاريخ على الاقتصادلا تنطبق على التاريخ الاسلامى بل لاتنظبق أيضاعلى الناريخ الاوربى -

(۱) فى مواجعة الفكر الاسلامى (۲) الفكر البصرى القديم



لاريب أن الفكر الاسلامى نشأ فى خصانة الدعوة الاسلامية وله جلووه المعريقة وأسوله المستمدة من القرآن السكريم والسنة المطهرة واللغة العربية وسيرة الرسول وتاريخ الاسلام والادب العربي وقد اكتمل مفهوم الاسلام في حياة الرسول المربي وقد اكتمل مفهوم الاسلام في حياة قد بدأت وعمت في حياة الرسول المربية مستمدة من القرآن وأن القواعد لم تتغير عن بعد ولم تجر إضافة أى شيء إليها فظلت قيمها الاساسية كا جاء بها وحى الساء ( القرآن ) وسنن النبي في تفصيرها و تطبيقها و إنما جرت حركة العمل من داخل القرآن ) وسنن النبي في تفصيرها و تطبيقها و إنما جرت حركة العمل من داخل القرآن ) وسنن النبي في تفصيرها و تطبيقها و إنما جرت حركة العمل من داخل والمندية تجربة قاسية انتهت بانتصار الاسلام بمفهوم ( السنة الجامعة ) وهزمت والمندية تجربة قاسية انتهت بانتصار الاسلام بمفهوم ( السنة الجامعة ) وهزمت الحقائق الاساسية قائمة .

أولا : الاسلام دين نميز .

إن الاسلام ليس دينا كسائر الاديان واكنه حركة اجتماعية واسعة تشمل الاعتقاد والمجتمع والدولة ومختلف نظم الاقتصاد والسياسة والاخلاق وأن ميزة الاسلام أنه نظرية كلية شاملة وأنه لم يجزىء الحياة بل نظر إليها نظرة كلية كالخطز إلى الاقسان كوحدة نفسية وجسمية لانتفصل.

ثانياً : وحدة الفكر الاسلامي وتـكامله

وفى الفسكر الاسلامى المستمدمن الاسلام يقوم منهج تمكامل القطاعات والمناصر في السق واحد، فالاجتماع والسياسة والادب والتربية والاقتصادهي أجزاء وعناصر من شيء واحد هو الاسلام وإذا كان الفكر الغربي يجرى على الفصل بين المناصر والوحدات واجزاء فإن الفكر الاسلامي لا يقر هذا الفصل ويرى فيه تدميراً

الشخصية الانسانية وللمجتمع نفسه ويرى منه قصورا فى النظرة باعلاء عنصر على عنصر، فالاسلام لايرى مايراه الفكر الغربي من استعلاء عناصر المادة والعلم والعقل والمحدوس على العناص الآخرى . ويرى أن الروح و المادة يشكاملان والقلب والعقل حما بمثابة عينين فى وجه واحد ، والدنيا والآخرة متصلان صلة جذرية فالحياة كلما تدور حول رسالة وتتصل بإنسان له مسئوليته الفردية إذا عمله وجزائه على هذا العمل عواسان متصل بمجتمع متفاعل معه ، وإنسان له قلب وعقل وروح وجسد لا انفصال بينهما .

ومن هذه الوحدة القائمة بينالعناصر فىالفكر والحياة والالتقاء بين الاجزاء فىالفكر الاسلامى لانجد قضية للخلاف بينالعلم والدين ولا بين الدين والاخلاق ولا بين الدين والدولة .

وفى صَوِءَ هذا كله فإنه ليس هناك فكر دينى أو لغة دينية على النحو المدى يقهمه الغربي الذي يفصل بين المفاهيم وكذلك تختلف نظرة الفضكر الغربي في أمور كثيرة: في الثوابت والمتغيرات ومفهوم التطور والنسبية.

وفى مفهوم البطولة .

ومن هنا فقد أقام الفكر الاسلامي منهجا للمرفة خاصاً به يختلف عن منهج المعرفة الغربي ، وهو غير المنهج العلمي التجريبي الحاص بالعلوم .

ثالثاً : سنهج المعرفة الاسلامي

أقام الاسلام منهج المعرفة المتكامل إذا الجناحين المستمد أصلا من المصادر الأولية الآساسية: الفطرة والعقل والقلب والوحى: هذا المنهج القائم على المادة والروح والعقل والقلب مخالفاً بذلك الفكر البشرى الانشطارى: القائم فى أحد قطبيه على الروح وحدها أو المادة وحده أو الذوق أو البصيرة أو الحدس، وكل من هذه المناهج مستقل بأسلوبه وطريقته لايعترف بالآخرى ولا يرى أنه وسيلة صالحة للمعرفة، وفى الصورة المعاصرة الآن: المنهج المادى فى عالم الغرب والمنهج الروحى فى الشرق الآقصى معتمداً على البوذية ومفاهيم الآديان الهندية وكذائك كان الآمر قبل ظهور الاسلام: كان هناك الفكر الهليني اليونائي القائم

على التأمل والمنطق المحسوس والمكر القائم على الحدس والاحساس الباطئي، في وسط هسئم التيارات والفلسفات من الفكر البشرى المنحرف الحدة لوثنية أو المادية أو الأباحية قدم الإسلام منهجه الجامع في المعرفة وإقامة على أساس. المتوحيد.

وما تزال مناهج المعرفة تصطرع وتتضارب ولا تستجيب الهطرة الإلمحان ولا لأشواقه الروحية ، ويبقى منهج للمعرفة الإسلامى الجامع وحده على مفهوم التسكامل الذى يربط بين قوى الحواس والعقل والوجدان والروح وبين السمع والبصر والبصيرة والعقل قائماً أشبه بالمناز السامق الذى يهدى الإنسان ويهدى الفكر الإنساني وينقذها من لحج الشك والالحاد والوثنية والمادية جميغا ،

وتتمثل أبرز ممالم منهج المعرفة الاسلامي في الاسول الآتية :

أولا: النفرقة الواضحة بين مقاييس العلوم ومقاييس الانسانية فقاييس العلوم مقاييس مادية مستمدة من التجربة والاختبار الدائم المتبائل الذي لا يتغير. وهذه المقاييس تعجز عن لن تخضخ الانسان والمجتمعات والنقوس والآخلاق إلى تتأتيمها، فإذا حاولنا تطبيق مقاييس العلوم في مجال النفوس أخطأت وفسدت.

ثانيا: الجمع بين لمطار التوابت الاساسى وحركة المتغيرات. وقد وضع الاسلام قاعدة السكليات ذات الاطار الواسعوالافق الرحب، وهى الثوابت التي تقوم عليها دعائمه، هذه الدعائم التي تمثل الاطار المرن والذي تجرى من داخله حركة التغيير والاجتهاد في الفروع المتجددة والمسائل المتغيرة بتغير الومان والمكان.

ثالثاً: تكامل العناصر وتلاقيها وتأثر بعضها ببعض فالنظرة الاسلامية متكاملة لا تشجراً ولا تاخذ بفرع دون الآخر فكل قرع منها مؤثر فى الفرع الآخر متأثم به .

رابعاً : لسكل قيمة وجهان مادى ومعنوى ، لا انفصال بينهما إلى تكامل : خامسا : لكل نظرة دعامتان : الوحى والعقل :

سادسا : رفض أسلوب النقليد الموروث ، والتبعية وقيام النظرة على أساس الفحص والاممان المتجدد . سابِما : إن معرفة الانسان لقوانين الطبيعة لا تغنى عن الايمان بصانع الطبيعة بل من الحق أن تهدى إليه وتدل على عظمته .

واجه الفكر الاسلامي التحديات منذ انصل بالفكر البشرىالذي كان يتمثل فى ترجمة الفلسفات اليونانية والفارسية والهندية إلى اللغة العربية بما حملت مر مفاهيم الوثنية والالحاد والاباحة والمادية وتعدد الآلمه فدخل معها في معركة ضخمة استمرت فرونا ثلاثة حتىاستظاع أن يتحرر منهم بإقامة مفهوم أهلالسنة الجامع : وقد امتدت هذه الفاسفات إلى بجال العقائد والنفسير والفقه والتصوف وأدخلت عليها كثيراً من الشبهات أو ما أطلق هليه الاسرائيليات . وقد جددت حركة المتغريبوالغزو المثمانى هذه الشبهات وأعادة طرحها فيأفق الفكر الاسلامي مرة أخرى في العصر الحديث وفي ظروف تختلف عن ظروف القرن الثالث الهجرى وهي ظروف التحدي التي فرضها النفوذ الاجنى وقد أطلق على هذه الحركة زعماؤها وعلى رأسهم هاملتون جب : حركة التغريب : أي صبغ العالم الاسلامي بصبغة الغرب واخراجه من طابعه الاسلامي المميز وصهره في بوتقة الامية وقد عمل الاستشراق على إثارة السموم في مختلف المجالات وحملت رياح التبشير الغربى ذلك كله إلى المدرسة والجامعة والصحيفة وبعد أن كان دوره مقصوراً على دور التعليمظاهراً فقد تخفى وتدسس الىجميع فروع الثقافة تحت اسم نظريات جديدة وشاركت قوى التغريب في مجال الاستشراق فتجمعت على طرح شبهات بعضها لخدمه الاستعار والنفوذ الاجنبي ويعضها لحدمة الصهيونية ويعضها لخدمة الشبيرعية فكارعلى حركة اليقظة الاسلامية مواجهة هذه الحديات التي تحاول أن تخرج الفكر الاسلامي من ذاتيته الحاصة وطابعه القرآني .

لقد قامت هذه المحاولة منذ وقت بعيد وكان أول من تحدث عنها لويس الناسع وذلك حينا قاد الحملة الصليبية السابعة الى مصر وهزمت هزيمه ندكراه في المنصورة. هناك الجان اعتقاله فكر ودر وتأمل، وكتب في مذكراته هذه الاطروجة الحطيرة قال: ان نتائج الحروب الصليبية بفد أكثر من قرن ونصف قرن تؤكد أن المسلمون لا يمكن هزيمتهم عن طريق الحرب والقتال فإن ديهم قدم لحم منهجا خطيراً في هذا الشأن هو الجهاد في سبيل الله والموقع فإن ديهم قدم لحم منهجاً خطيراً في هذا الشأن هو الجهاد في سبيل الله والموقع

في سيل حماية الدين. ولذاك فاعتقد أن الاسلوب الصحيح الغرب السيطرة على المسلمين مو السيطرة على فكرم وتحويله عن أصوله الحقيقية. إن أوربا إذا أرادت مقاومة الاسلام والقضاء عليه فا بما يكون ذلك عن طريق الكلمة، وعن طريق تحريف هذه المفاهيم وتفريغ الاسلام من تلك المقومات التي تعطيه القوة والصحود ولذلك فاعتقد أنه لو قامت مؤسسة مسيحية أوربية بهذا المعل فإن ذلك من شأنه أن يصير الاسلام دين عبادة وبذلك يمكن تفريغه من قوته الذانيه الخطيرة التي مكته خلال القرون من الصحود في وجه القوات الفازية. ومن هنا فشأت تلك المحاولة الخطيرة التي اسموها التغريب واطلقت عليها الغزو الثقافي والتي قامت عليها الخرو الثقافي والتي قامت عليها الخرو الثقافي والتي قامت عليها الاساسية وأثارة الشبهات حول تاريخه ولفته وعقيدته ورسوله بهدف و توهين هذا الدين في نظر أهله وأعلاء شأن مناهجهم وأيدلوجياتهم وإخراج المسلمين من الاسلام.

وقد جرت تلك المحاولة في عدة طرق :

أولا: إثارة الشهات حول حقائق الاسلام وخاصة مفهومه الآساسي من حيث أنه منهج حياة ونظام مجتمع وإثارة الشبهة بالقول بأنه دين عبادى وتأويل مفهوم الجهاد في الاسلام الذي هو كبرى فرائضه .

ثانيا: ضرب الاسلام من الداخل عن طريق قوى تحاول أن تحتصن ظاهرا مفاهيم الاسلام ثم تعمل على إثارة الشكوك والشبهات حول حقيقة تطبيق الشريعة الاسلامية أو مناهح التربية الاسلامية أو حول الضوابط القواطع فى الاسلام كالحدود والربا وعاولة التشكيك فيها .

ثالثا: تبنى دعوات صالة كالقاديانية والبائية واعتبارها منحركات التجديد الاسلامى، وفتح الطرق أ مامها فى المجتمعات الاسلامية .

وابعاً: محاولة تفسير القضايا الكبرى تفسيراً خاطئاً ، على نحو ما يقول إله البعض عن الحوار المسيحى ، وغيرها من القضايا بما يخالف الحقيقة الى نشمثل في ذاتية الاسلام التي تختلف عن تفسيرات الاديان .

خامساً: (حياء الله الفكر الباطني والاباحي والمادى سواء في الفلسفات اليونائية أو الفكر الغنوصي الشرق .

واقد عرف المسلمون مدى الاخطار التى واجهتهم عندما تركوا منهجهم الربائى والمصدر الانسانى الطابع وألتمسوا مناهج الغرب سواء منها ما يتصل بالسياسة أو الاجتماع أو الافتصاد . وقدجاء هذا نقيجة اضطراب أساليب التربية والتعليم التى وجهت الرواد إلى الانبهار والاكبار لفكر الغرب فى نفس الوقت الذى جهلوا فيه أبسط القيم الاسلامية ، كذلك فإن القيم الخلقية الغربية التى نواجهها البوم إنما أذهرت فى جو الانحدلال الذاتى فى بيئة غلبت عليها طوابع المنفعة والانانية والفردية بينا يقدم الاسلام البشرية طوابع الرحمة والغيرية والبذل والفداء .

كذلك فإن الفكر الاسلامي يؤمن بأن القديم ليس فاسد كله أو مضطرباً . ذلك لآن قديمنا نحن المسلمين خاصة إنما هو مجرة أصول وانية جاهت بوحى السهام كان هذا التراث تفسير آلما وتعميقا وفهما ، فهذه الصيحة المسمومه التي تقول بانتقاص القديم جملة إنما تحاول أن تنال من هسذا الميراث العظيم الذي جاهت به النبوة للبشر من رب العالمين هدى وضياء ، ولذلك فإن معارضة القديم على إطلاقه هي من دعوات التغريب وما أظن أن أمة ماحتي هذه الامم التي تدعونا إلى ترك القديم عسواء أكانت أمم الغرب أم الصهيونية ، قد تركت قديمها وتخلت عنه ، والحضارة الغربية عندما تجددت في القرن الرابع عشر الميلادي بعد سقوط روما في القرن الرابع وبعد انقطاع دام ألف عام عادت تربط نفسها بالحط الهليني في القرن الرابع وبعد انقطاع دام ألف عام عادت تربط نفسها بالحط الهليني في القانون الروماني والاجتاع والادب، فعكيف يترك المسلمون ميراثهم الممتد خلال أربعة عشر قرنا خوفاً من أن يتهموا بأنهم محبون القديم .

فالمحافظة قانونطبيعي ومن سنن الكون التي لانتخلف والمحافظة ـ لاالرجميةـ مى التي تعصم المسيرة من الانحراف وتجعلنا في إبان الازمات والاحداث نتلفت الري هل نحن حناً تلتمس من منابعنا الاصيلة أم انحرفنا عنها .

ثانياً ، التبعية : ذلك هو الحتار الثانى الذى يواجه الفسكر الاسلامى ويجى. هذا نقيجة التصور بأن فكر الامم الاخرى التي لها قدر من القوة والسيطرة في العضر الحاضر هو الآصلح وأنه ما دامت هذه الآمم قد نجمت بهدف المنهج فإن علينا أن نقلده ونقبعه حتى نصل إلى ماوصلوا إليه من تقدم وظاهر المعادلة يبدو صحيحا ولمكنه فى واقع الامسر وفى النظرة الاعمق لا يؤدى إلا إلى إذابة الشخصية وتحللها حتى تصبح صورة مهلهاة مضطربة لذلك الاصل الذى تحاول الاقتداء به .

إن أخطر ركائز للفكر الاسلامى وهو الاصالة والتميز واستحالة الاندماج والنوبان أو الاحتواء فى ذائرة الفكر الاعمى , ذلك لأن الاسلام منهج متكامل بينها تتسم مناهج الفكر الاخرى بالتجزئة والانشطار وهو الذى يمثل قمة الدين والفكر فى وحدة لانتفصل وهو الذى يعتمد على الوحى والنبوة ورسالة المهاء أساساً له ، ثم يكون العقل وسيلة من وسائله والعلم منهجاً يجرى فى بجراه .

إن أخطر ماحذرنا منه ديننا هو متابعة الناس بغير برهان والخرو - من ذاتيتنا ومقوماتنا تحت سيطرة الاهواء والريق ، ولقد كانت أمتنا قادرة فى أشد أوقات المحن على أن تحفظ كنزها فى أحضانها فلا تفرط فيه حتى تزول أزمة الاستلاب من حولها : دلك أن الاهم التى استهانت بقيمها ومركبات شخصيتها من لغة وعقيدة وتراث وتاريخ ، هذه الاهم ضاعت أدراج الرياح ووضعت فى توابيت المتاحف . أن محاولة مضالة تعاول أن تقول بوحدة المعرفة أو وحدة الفكر وهى دعوة تنبعت من المسيطرين بالنفوذ ، وأدوات الغزو، تريد أن تحتوى فكر الامة الاسلامية التي تمر الآن بمرحلة اليقظة والتي لم تمتلك إرادتها بعد في كاملة . ومن منا فإن علينا أن تواجه هذه الدعوات إلى التبعية المقنعة بحذر شديد وأن نعترف بأنها إنما ريد أن تبتلمنا في أتونها الصخم .

نحن نؤمن بوحده الجنس البشرى في مصادره ووحدة الفكر في أولياته ، ولسكن المحاولات البشرية التي عملت منذ وقت بعيد على تشكيل مناهج لها تختلف عن الفكر الرباني وتغاير قيمه التي جاء بها الوحى عن طريق رسالات السهاء ، هذه تحول دون تقبل دعوتها إلى وحدة العكر ، ذلك لانها ترمى إلى إخراج البشرية من إطار التوحيد والإيمان والمسئولية الفردية والاخلاقية والنعث والجزاه وقد محمد هذة المحاولة في بعض أطراف الارض ، وهي التي متحننا نحن المسلمين

أخطر امتحان ومحنة لتحطيم هذه القوة القائمة بالحق فى وجـه الوثنية والمادية والالحاد والاباحية .

فضلا عن أن منهج أية أمة لايصلح لاية أمة أخرى .

والواضح أن هناك محاولات لصهر الفكر الاسلامى فى مفاهيم المسيحية ، والوثنيه والاغريقية والمجوسية والفلسفات عن طريق إحياء إمفاهيم الاعتزال والفلسفة وفلسفة التصوف والتأثير على تسكامل العقيدة والشريعة والاخلاق عن طريق مفاهيم مدرسة المنوم الاجتماعية والفرويدير والوجودية فعلينا أن نحافظ أصالة الفكر الاسلامى وذاتيته الحاصة .

# الفكر البشرى القديم

إعادة طرحه في أفق الفكو الإسلامي

المؤامرة الحطيرة التي تواجه الفكر الاسلامي في العصر الحديث مي محاولة يوى التغريب ( الاستشراق والتيشير ) إعادة طرح الفكر البشرى القديم الوثني والاباحي مرة أخرى ، لتزييف مذا الفكر القراني الرباني وتمييمه واحتوائه .

ولقد كان الفكر الاسلامى دائماً متفتحا لشرات الفكر الانسانى ، ولكنه كان قادرا حتى فى أشد مراحل الضمف والنخلف على انحافظة على ذاتيته والحيلولة درن إنصهار فى الفكر الآئمى ، ذلك لآن مقوماته الاصيلة وقيامه أساسا على التوحيد ، حال دائماً دون مذا الانصهار وحسنذا الاحتواء الذى فوضه الغزو الخارجي عليه .

وقد كان الفكرالاسلامي في الجولة الأولى (أبان ترجمة علوم اليونان والفرس والمنود) في نهاية القرن الأول وبدايه القرن الثانى وحتى الثالث ، قادرا على أن يتوقف دون ترجمة الفلسفة والقانون والشعر أول الامر بم لما ترجمت الفلسفات واجبها علماء المسلمين في قوة ، وكشفوا عن أن منهجها لا يتفق مع منهج التوحيد

أما فى الجولة الثانية ( هذا العصر ) فقد استطاع النفوذ الاجني أن يغرض ترجلت كل ركام الفكر البشرى ووالنياته وإباحياته ، من أساطيروشعر وفلسفات مادية، دون أن يكون مناك حائل دون ذلك، وأن تمكن أعلام حركة اليقظة الاسلامية من كشف زيف هذا الركام البشرى .

واقد كان مدف دعاة الغزو الفكرى من هذه الحطة إعادة الفكر إلى الايمان بالجبر، وعودة الانسان إلى الرئنية · والدعوة الملحة إلى الانطلاق من القيم والتحرر من الآخلاق إلى حيوانيه الطعام والجنس ،

ولعل أخطر ما طرح الفكر البشرى في أفق الاسلام في العصر الحديث :

النظريات المادية الماركسية .

- ٧ ــ الاخطار الفلسفية والوجودية .
- الكشوف الانثروبولوجية التىدعت إلى استغلال الاسطورة فى تفسير الحماة الانسانية.
  - ٤ المذاهب الفلسفية النيردت الانسان إلى الحيوانية .
    - ه ـ نظرية دارون.
- مقارنات الاديان التي تقوم على أكذوبة أن البشرية كانت وثنية الم
  اعتنقت التوحيد مع ظهور اليهودية .

ولقد دعا الاسلام معتنقيه إلى اليقظة تجاه الفكر الوافد وحرر إتباهه من التأثير الاجنبي بكل أنواعه ، ودعا إلى الحرس إزاء محاولة أعداء الاسلام تغيير المعالم الاصلية للمقيدة الاسلاميه وللفكر والثقافة ومحاولة تزييف مزاج المسلين النفسي.

٧ ــ وكان أعداء الاسلام يعدون أن الطريق الوحيد إلى القضاء على و وحدة الفكر الاسلامي ، هو ضرب الامة من خلال قوائم فكرها باثارة الشبهات وإدخال مفاهيم وتفسيرات غريبة تختلف عن النفسيرات الاصلية .

كدلك كان من أكبر بميزات الفكر الاسلامى ، هى قدرته الواضحة على التماس المنابع حين يفتقد النص الفرآني أو التوجيه النبوى ، فهو حين ينفتح على الثقافات العالمية يأخذ منها بحذر ولا ياخذ كلشىء ، ويرد الباقى من السيل المتدفق الذى يقدم إليه ، فهو لا يأخذ إلا ما يتفق من الاساليب والوسائل لا الاصول، وما ينفق مع طابعه وما يزيده قوة وكل ما يأخدن يصهره فى بوتقته صهرا تاما ويحيله إلى طابعه .

ولقد كان الفكر الاسلامى ولا يوال ـ وسيظل ـ قادرا على أن يعمل داخل الاطار الذى رسمه القوآن وحدده وأن يحكم المسلمون على كل ما يواجههم فى ضوء القرآن والسنة لا يتعداهما إلى مصدر اخره .

وفى هذا الجال فرق الفكر الاصلامي بين المعرفة والثقافة خاصة ، و الحل أمه

ثقافتها المستمدة من عقيدتها وشريعتها وأخلاقها كذلك فرق بين العارض والاساسى وبين المعارف الجوهرية ، و دعا إلى وحدة الفكر في قطاعاته المختلفة فلا سبيل لفهم قطاع من الفكر الاسلامي وحدد منقصلا عن قطاعاته الاخرى .

كا فرق بين مقاييس العلوم التجريبية ، ومقاييس الدراسات الانسافية التى لا يمكن أن تخضع لاساليب العلوم النجريبية والمادية ، لانها تتصل بالنفوس والاخلاق ، كا رفض الفكر الاسلامي مبدأ التقليد الاعمى ومبدأ التبعية واقر حبداً الاصالة والتماس المنابع .

وقد قام الفكر الاسلامي في تسكامله على أبعاد ثلاثة :

أولاً : عمَّق زمني : يربط الانسان بالتاريخ والومن الوافع وقضايا الحياة .

ثافيا: اتساع مكانى: يربطه بالاحداث العالمية فى العالمية فى العالم المحيط به وحذا هو الشطر الذى يعتبره الفكر الغربى الحديث أساسا وحيدا الفكر، أما الاسلام فإنه يعترف بعلاقة البيئة ولسكنه لأ يراها العلاقة الوحيدة.

ثالثاً : تمكامل موضعي بمعنىوضع الجزء في مكانه من النظرة الكلية الجامعة :

وقد عارض الفكر الإسلامى: • الجمود ، الذى يزرى بقيمة المقل ويحط من كرامة الانسان.

وعارض التعصب : الذي يمنع الانسان من تقليب وجهات النظر المختلفة .

كما عارض التقليد: الذي يجمل الانسان تابعاً القديم أو الوافد دون فحص أو تمحمص .

ثم أن الفكر الاسلامي يعارض كل ما يصادم قوانين الكون ونواميس الوجود والحياة ويرى أن كل شي. يبدأ من نقطة ثابتة وينتهى إليها (حركة في إطار الثبات ) وأن كل شي. يبدأ صغيرا ثم ينمو حتى يكثمل ثم يعود مرة أخرى (كالطفل والقمر).

وقد رفض الفكر الاسلامى المنطق اليونانى الذى يقوم على القياس والاستدلال النظرى وأقام منعاقا جديدا مستمدا من خصائصه وهو المنهج الحسى التجريبي ، وأعلن أن القياس المنطق ليسكافيا وحده فى إفاءة النظريات خاصة إذا تعارضت مع واقع التاريخ ، وأن الاستشهاد بوقائع غامضة من التاريخ — كما قملت نظرية ماركس المادية — هو أيضا زيف .

وأسوأ أنواع القياس: القياس الفاسد الذي لا يؤيده حقيقة علية وكشف الفكر الاسلامي عمق الارتباط بين الفكر والملغة وأن و منهج البحث ، لاى فكر وهو ما يطلق عليه لانينيا اسم و الاورجانون ، يستنذ أساساً إلى خصائص اللعة ولذلك فإن منهج للمرفة الاسلامي لا يمكن أن يستند إلى خصائص لغة غير اللغة العربية ، ذلك لان لكل لغة منهجها القائم على معانيها ومضامينها ، وقد هاجم المسلون المنهج الارسطى ، وكشفوا عن أنه قائم على خصائص اللغة اليونانية ، المسلون المنه العربية ، ولذلك فهم لا يقبلون به .

كذلك الامر بالنسبة إلى المنهج الغربى الوافد، ذلك أن الفكر الاسلامى لا يستطيع أن ينطلق إلا من خلال صنهج البحث الحاص به المستمد من اللغة العربية أولاً.

كما أعلن عن أن كل نظرية أو مذهب قامت أو قام فى مجتمع ما ، إنما أقامها أهلها على مقياس مجتمعهم ، وفى ظل تحدياته الواقعية والتاريخية معا . فهى ليست صوى إستجابة ظرف وبيئة ، وكذلك فهى سرعان ما تتحول مع مرور الومن إلى أداة عاجزه عن تحقيق الهدف فيضاف إليها ويحذف منها ، ولذلك فإن نقلها فى حد ذاته إلى بيئات أخرى لا يحقق نتيجة ما ، لانها كالبذر الغربب لا يغبت فى غدير تربته ، ولقذ كان المفكرون المسلمون على يقظة تامة إزاء هذا الملحظ الدقيق .

ولقد كان لطرح المذهبين الديمقراطى والماركسى فى أفق الفكر الاسلامى . أبعد الآثر فى الاضطرابات التى أصابت المجتمع الاسلامي خلال القرن الماضى . فقد اقتسم المذهبان مؤامرة الهدم .

 واحتمنت الديمقراطية هدم الآخلاق ونشر الاباحية والتحللوتوجيه السلوك توجيها يعلى شأن الغريرة والطلاق العاطفه والشهوات والآهواء .

وقد تبين أن جميع أنظمة الغرب: اليهودية العالمية أصبع في وضعها أو في المحتوائها أو تعديلها وتفسيرها ونشرها ، وقد خضمت أما لمصلحة أصحاب و وس الاموال ، وأما لمصلحة طائفة أخرى من أهل النفوذ والسلطان ، والنظام اليهودى قائم على تبادل المنفقة ، والقانون عندهم هو الذي يتبشى مع القانون ولا تعاقب عليه الحاكم ، أما النظام الاسلامي فهو قائم على مبدأ و الايثار المتقابل » .

وقد تبين الفكر الاسلامي أن المذهبين الفردى والماركسي يتقاربان في عديد من وجهات النظر . بل أنهما يقومان فعلا على مفهوم التفسير المادى التاريخ ، الذي أوشك أن يكون أساسا للرأسمالية والماركسية مما وأن كان الغرب لا يعتمدها وحدها في تفسير الوقائع ويعنيف إليها التحليل النفسي الفرويدى (أى ماركس وفرويد معاً)

وقد ظهرت نزعات العنصرية تحت اسم القوميات ، كمقدمة لظهورالمنصوية البهودية ، وكانت البهودية العالمية تحمل لواء الرأسمالية والاشتراكية معا ، وهى التى خلقت الصراعات والممارك بين الأمم تحت مذا اللواء أو ذاك ، وهى التى حلت النظرية المادية فى الغرب والنظرية الاشراقية فى الشرق ، ومن وراء الحيبز والبوذيين فى نفس الوقعه ، ودعوات العلمانية واليثوصوفية جميعاً .

وهى التى قامت من وراء الروحية الحديثة التى تدءو إلى ظهور آلة جديد اسمه وسلفريرش ، ومن وراء العقلانية التى إنتكر كل ما وراء الحس ، وهى التى دعت إلى أن الجنس عملية بيولوجية لا علاقة لما بواقع الحيداة ، في محاولة لهدم الأسرة والاخلاق ، أو القول بأنه لا علاقة بين اللباس والاخلاق ، أو أن المجرم مريض ، وليس مذنبا ، أو السخرية بعفاف المرأة والبكارة في محاولة لدفع البشرية كلها إلى الوثنية والاباحية .

وهكذا يطنى الفسكر البشرى فى هـذا اامسر مكتسحا مفاهيم الحلق والدين

والرحمة والكرامة الانسانية ولم تعد هناك قوة قادرة على مواجهته وصد موجته غير الاسلام : دين الله الحق الباقى ، على حمل رسالة التوحيد الحالص إلى العالمين .

ولقدحا ولت قوى التغريب والغزو الفكرى إثارة الشبهات حول الفكر الاسلامي وانتقاصه بدعاوى عدة : منها • • أولا : وصف الفكر الاسلامي بالغرية • أى بالتجرئة والانفصال ، .

وهذا خطأ محض ، ذلك لآن الاسلام إنما يقوم أساسا على التكامل وعلى التقاء العناصر المختلفة فى كل موحد وهو فى هدذا يختلف عن الفكر الغربى القمائم على على الانشطارية أساسا وعلى الفصـــل بين الدين والدولة ، بين الدنيا والآخرة ، والذي يعلى من شأن المادية .

وقد استمد شببة الذرية من إنتاج مرحلة الضعف والتخلف، حين علت نزعة جبرية الصوفية ومن قبلها علت نزعة عقلانية الاعترال، وكلاهما لا يمثل الاسلام، وبحكم الاسلام بأحدهما وإنها يحاكم بمفهومه الاسيسل في هصر قوته وهو المفهوم الجامع الذي يقوم علىأساس ترابط القيم والمناصر، وربما ارتبظت صفة الذرية بالمقل حين يمجز عن النظرة الكلية، التي تلتمس الابعاد الكاملة والكنها في الواقع تتمارض معمفهوم الفكر الاسلام المستمد من جوهر الاسلام والقائم على التكامل والوسطية.

ثانياً : القول بأن الفكر الاسلامي فكر تجريدي ..

وهذا خطأ محض ، وأمامنا ثمرات الفقه والتشريع والعلوم كلها تكذب هذه النظرية فان الآصدول كلها ترينا واقعية الفكر الاسلامى ،كيف أنه يتناول كل حادث يقع فى حينه ، ثم تناوله بالبحث ويضعله الحلول ، بلأن الفكر الاسلامى أكثر إيغالا فى الواقعية من الفكر الغربى حيث يتناول الفقه مفردات الحياة اليومية ولا يقتصر على مسائل العبادات كا هو فى بعض الاديان .

ثالثا: وصفه بالضعف وأنه مثل التولستويه أو الغانديه ذات طابع الاستسلام ولا ريب أن الاسلام بعيد عن طابع هذه الدعوة التى نقوم على القضاء على مفهوم، الجهاد الاسلامي على القوة والرحمة مما ، كل في موضعه ، ودعاة هذا المذهب

يحاولون نصور الاسلام معهم , أو هم يريدونة مكذا ، وهم بذلك ينكرون جانباً هاما من جوانبه فالاسلام يقوم على السلام والتسامح فى نفس الوقت المدى يقوم فيه على المقاومة والقوة إذا انتهاكت أرضه أو قيمه .

رابعاً . خطا القول بديمقراطية الاسلام أو اشتراكية الاسلام . فالاسلام ليس منهجا خاضعاً للايدلوجيات البشرية وليس مبرراً لاوضاع المجتمعات العالمية المنحرفة الفاسدة ، وقد تلتق بعض الحيوط هنا وهناك مع العدل الاجتماعي الاسلامي أو الشوري الاسلامية ، ولسكن يبقى الإسلام منهجه الكامل الجامع الرباني المصدر ، الانساني الوجهة . الذي يستطيع أن يعايش الامم والحضارات والعضور إلى أن يرث اقد الارض ومن عليها . دون أن يعتوره نقص أويحتاج لل إضافة .

وبعد . فيجب أن يكون موقفنا من الفكر الغربي و والفكر البشرى بعامة عاسما فاصلا ، وقد آن الآوان أن تبدأ رحلة المواجبة الفاصلة حتى يعرف كل دارس الفكر الغربي مدى صلته بالفكر الاسلامي أو بعده عنه ومدى سلامته أو عجزه ، ومدى صلاحيته أو فساده، ونعجب أن نقرأ في بعض المجلات العربية الإسلامية دفاعا عن الفكر البشرى الوثني المادى .

ولقد بدأ مع مشرق القرن الحامس عشر « عصر المواجبة ، أو عصر الوشد العكرى ، وأمامنا قول الرسول ﷺ ، « يحمل هذا العلم من كل خلف عدولا ، ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتاويل الجاملين » .

ولا ريب أن الغرب يخاف نهضة العالم الإسلامى من خلال الإسلام ، ذلك أن الإسلام ليس بحرد نظام من العقائد والعبادات و لكنه منهج حياة و نظام محتمع ومدنمة كاملة .

ولما كان الفكر الاسلامي الاصيل , فكر أهل السنة والمجاعة ، لم يسقسلم طوال أربعة عشر قرنا أمام الفكر الوافد النريب فإنه لم يستسلم في هذا العصر وقد أعلن وجهة نظرة واضحة في مختلف القضايا . وكشف زيف الدعوات الهمامة والإيداوجيات الوافدة ، وقد ظل دوما وجيلا بعد جيل يواجه هذه النظريات

ويدلى برأيه فيها ، لا يتوقف عن المعارصة ولا يتقبل كل شيء كما هو بل يرفض. قبول كل مالا يتفق مع أسسه وأصوله مع سماحته المعهودة فى القبول والرفض .

ويقول سنوك هروجنيه: لا أعتقد أن الاسلام يسقط أمام النصرانية لأن المسلم محتاط أشد الاحتياط لمقاومة النفوذ الاجني فهو يرى أن النصرانية شيء معنى ويرى تدينه بها خطوة إلى الوراء.

وبقول ولفرد كانتول مميث : ما من دين استطاع أن يوحى إن المتدين به به شعورا بالعزة كالشعور الذي يخامر المسلم . أن الغربي لايفهم الاسلام حق الفهم إلا إذا أدرك أنه وأسلوب حياة ، تصطبغ به معيشة المسلم ظاهراً وباطنا وليس بحرد أفكار وعقائد يناقشها بتفكيره .

ويقول بارتلى سان هيل: أن الاسلام قد أحدث رقيا عظيما جداً فقد أطلق العقل الانسان من قيوده التي كانت تأسره حول المعابد وبين أيدى الكهنة فارتفع إلى مستوى الاهتقاد بحياة وراء هذه الحياة وأن تحريم الاسلام الصور في المساجد قدخلص الفكر الاسلامي من وثنية القرون الاولى واضطر العالم أن يرجع إلى نفسه وأن يبحث عن خالقه ،

وهكذا شهد علماء الغرب بأصالة الاسلام وفساد الفسكر البشرى ولـكن. القوى التى تستهدف السيطرة على العالم بعد تدميره أخلاقيا هى التى تعمل على طرح الفلسفات والوثنيات والمذاهب الهدامه والمادية فى القكر الاسلام باعتبار. الاسلام هو العقبة الوحيدة والصخرة الـكرى أمام تلك المؤامرة الحطيرة . وهذا كله اجمال له تفصيل .

# (۱۱) المناسفة العنربية

١ ــ الفلسفة اليونانية

٧ \_ الفلسفة المادية

٣ \_ طريق الفلسفة والقرآن

ع ـ طريق الفلسفة الغربية لا يؤدى

ه \_ هل استطاعت الفلسفة



### الفلسفه اليونانية

أولاً. فساد الادعاء بأن الفكر الإسلاى خضع للفكر اليونان.

ثانيا: مؤامرة نقل الفلسفة اليونانية إلى الفكر الإسلامي العصر الحديث .

دعويان طرحهما التغريب والغزو الثقانى لتزييف أصالة الفكر الإسلامى ◄ الفرآنى المصدر . . .

أما أولاهما: أن الفلسفه اليونانية هي مصدر الفلسفة العربية . وأما الثانية : فهي القول بأن المسلمين أخذوا الفلسفه اليونانية وبنوا عليها مفاهيمهم ومصطلحتهم. في الفقه والنحو والبلاغة .

وقد ارتفعت الصيحة يأن أرسطو هو شيخ الفكر الإسلامي ، وأن المسلمين اعتبروه كذلك وأن الازهر قد اعترف له بهذه المنزله ، وبذلك دعا لطني السيد وطه حسين وغيرهما ، أن أساس النهضة الحديثة في العالم الإسلامي هي إحياء الفلسفة اليونانية كصدر لها ، ومتى كانت الآمة الاسلامية قد أخذت هذه الفلسفة اليونانية أساساً لفكرها في الماضي ، رلما كانت عمرة الفلسفة اليونانية : الفلسفة الغربية الحديث هذه الفلسفة الغربية والتبعية .

## مي كان أساسياً ؟:

ولا ريب أن هذه الدعوى باطلة ومصللة . فإن الفلسفة اليونانية ما كانت يومة أساساً للفكر الاسلامى ، وأن الفلسفة الغربية المماصرة لن تمكون أساساً للفكر الاسلامى الحديث ، الذى تحرر من مدرسة النغرب الى كانت نعلى من شأن آراء المعتزلة وتراما مصدر النهضة ، لأن الاعتزال في مصدره كان يونانيا بيها كانت المدرسة الاصيلة الى ظهرت بالوعامة الحقة في العصر الاول ، وهي الى سقتصر في مركة هذا العصر إن شاء الله ، و المدرسة القرآنية ، وحدما ، الى تستمد نهجها

ومصادرها من المنابع الاولى وحدما : القرآن والسنة . وليست في حاجة إلا إلى جهد وجهاد ، ويومئذ ينصرها الله .

ومن يراجع تاريخ دراسة الفلسفة فى العصر الحديث، يجد أن الجامعة المصرية القديمة بدأت بدراسات الكونت دى جلازرا الذى فاجأ تلاميذه العربوالمسلمين منذ اليوم الاول بأنه لا ترجد فلسفة عربية ، وإنما هذه الفلسفة المنسوبة في ( المكندى والفاران وابن سينا وابن رشد ) ، هى فلسفة يونانيه مكتوبة باللغة المربيه .

وكان أراست رينان قد ردد هذا فى كتبه على نحو يراد به إنكار فعنسل الاسلام فى ميدان الدراسات العقليه ، ونسارع فنقول أن الشيخ مصطفى عبد الرازق - شيخ الازهر الاسبق - ما لبث حين تولى تدريس الفلسفه فى الجامعة المصرية أن أعلن: أن الفاسفة الاسلامية تبدأ بالامام لشافعى ، فى كتابه (أصول علم الفقة) . وأن الامام الشافعى هو أول الفلاسفة فى الاسلام . وأن مقامة فى العربية بمثابة مقام أرسطو فى الفلسفة اليونانية ، وأن إمثال المكندى والفارابي وان سينا وابن وشد . هؤلاء هم المشاؤون المرجمون الفلسفة اليونانية إلى اللغة العربية فحسب .

ولقد جاء ذلك بعد أن استشرت دعوى لطفى السيد. الذى ترجم باسمه كتاب علم الاخق لارسطو (ترجمه بارتلمى سانتهلير) وعلم السياسه . وجاء طه حسين فأدخل اللغه اليونانية مادة أساسيه فى كليه الآداب بغير ضرورة ملحة لذلك . وتعالت صيخه الفسكر اليوناني فى مصر : وترجمت مؤلفات وكتب ومشرحيات وأساطير كثيرة بقصد أغزو هذا الفكر الوثنى من جديد الفكر ألوثنى من جديد المسلمون فى الصدر الاول من ترجمته . واعتبروه ثقانة خاصه لليونان . وهرفوا أنه مستمدمن علم الاصنام عند اليونان .

واـكن مدرسة التغريب كانت حريصه على إغراق المسلمين في هذا الاتون. في نفس الوقت الذي أطرحت النهضه العلميه الاوربية منذ الفرن الحامس عشر (م ١٧ — المد الاسلامي ) فلسفه أرسطو ومنهجه اليوناني في مقابل الاخذ بالمنهج التجربي الاسلامي الذي الماسرة . أنشأ الحضارة الغربية المعاصرة .

ولقد هاجم فلاسفة النرب فلسفه أرسطو بنفس العيارات والنصوص الى عارض يه منهجه أثمه المسلمين في القرن الرابع الهجرى حين أعلنوا: أن الفلسفة اليونانية تمثل (أرجانون) خاص العبودية اليونانية والوائية الاغريقية وأن هذا (الارجانون) مخالف لمنهج الخضارة الاسلامية القائم على التوحيد الحالص وعلى الاخاء البشرى: فقد حرو الانسان من العبودية التي عرفتها حضارات الرومان واليونان والفواهنة والفرس . وجئنا نخرج الناس من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد ، — النعمان بن مقرن ، فاتح نهاوند وشهيد معركتها — وفي تفس الوقت الذي أخذ الغرب فيه المنهج الشجريي الاسلامي لبناء حضارته ، فانه أراد عن طريق حركة النغريب الفاذية أن يربطنا بمنهج أرسطو الذي لفظته حضارة الفرب . حتى ندور في هذه الدائرة المظلمة ،

### تبرير التسبرير

وقد حاول النغريبيون تحسين هذه المؤامرة لنا ، حيث نجد وأستاذ الجيل أحمد لطفى السيد يقول فى مقدمة كتابه المترجم عن أرسطو: هى و مع أن نقل كتب الفلسفه لم يكن مقصوراً على كتب أرسطو ، فإن فلسفة أرسطوهى التى غلبت على الفلسفة العربية وطبعتها بطابعها ، والواقع أن الفلسفة العربية ليست شيئاً آخر غير فلسفة أرسطو طاليس بالطابع العربى ، وسميت الفلسفة العربية ، وبقيت صلة النسب بين الفلسفة عن طيبة إلى حد أن الجامعات الاوربية فى العصور الاخيرة من القرون الوسطى ، كانت تدرس الفلسفة العربية باعتبار أنها فلسفة المشائين ، فلسفة أرسطو ، .

وقد علق الذكتور يعقوب صروف فى المقتطف (يناير ١٩٢٥)، على هذا المعنى فقال: أن ماقاله الاستاذ ـ ، يعنى . لطنى السيد، ـ يؤيده الكتاب الاوربيون الباحثون فى الفلسفة العربية، واستشهد بما يقوله الاسكيس وليم رئس أن ما يعرف بالقلسفة العربية ليس فيه من العربية سوى الاسم واللغة، فهو فكر يونانى منظم، عبر عنه بلغة سامية، وحور بالمؤثرات الشرقية، وأدخل بين أهل

الاسلام بمؤاذرة الواسعى الصدر من خلفائهم ، وبق حيا بغيرة جماعة من المفكرين ــ الذين لم يخشوا من المجاهرة بآرائهم ـ على أن أمتهم أساءت به الظن واضطرتهم لهجره .

ثم ذكر لطنى السيد ما يراه سبباً فى رجوع العرب والمسلمين والمصريين إلى فلسفة أرسطو ، فقال و وكما أن النهضة الاوربية الحديثة عمدت إلى درس فلسفة أرسطو عن نصوصها الاصلية، فكانت مفتاحا النفكير العصرى الذى أخرج كثيرا من المواهب الفلسفية الحديثة ، فلا جسرم أن نتخذ نحن من فلسفة أرسطو للسيا أنها أشد المذاهب ائتلافا مع طبعنا ، والطريق الاقرب إلى نقل العلم إلى بلادنا وتأقلمه فيها \_ رجاء أن ينتج فى النهضة الشرقية مشل ما أنتج فى النهضة الشرقية مشل ما أنتج فى النهضة الفرية .

وقال أن فلسفة المعلم الآول خالدة، ماحدها وطن ولا أخنى عليها زمن ، فقد بنت عليها كل مدنية صروح مجدها العلمي حتى مدنيتنا الجديدة ، .

هذا هو الاتجاه عام ١٩٧٥ ، فى نفس العام الذى تحولت فيه الجامعة الآهلية إلى جامعة رسمية ، وجىء بلطفى السيد الذى وصفه تلاميذه واتباعه ، بأنه أستاذ الجيل ، رئيسا للجامعة ، وجاء طه حسين وغيره يدعون إلى الإيمان بفكر ووثنية المونان وأرسطو .

فهل كان حقا , لطنى السيد ، أستاذ الجيل ، صادقا فيا قال ؟ ؟ وفيا دعا إليه السرب والمسلمين من اتخاذ أرسطو منطلقا إلى النهضة الجديدة ؟ 1 وكانت كتابات طه حسين وغيره من بعده ، دعرة ، لمحة إلى هذا الطريق ؟ أم أن الامر كان فيه شبهة أو خدعة .

هل كان حقا أرسطو هو منطلق الحضارة العربية فى عصر النهضة وما بعدها، أم أن أول عمل قامت به هذه النهضة هو نقض أرسطو وتزبيفه والحلة على منهجه واعتبار منهجه عامل التجميد الذى عاش فيه الغرب معتقلا قرونا، حتى جاء منهج المتجريب الاسلامى، الذى أطلق الطاقات إلى عصر العلم الحديث.

ندع هذا الباحثين : لقد كان انبعاث مناهج علماء المسلمين الطلاقا من

القرآن؛ وهم الدين أنشأوا المنهح العلمى التجريبى ، الذى كان أول حجر فى بناء الحضارة والعلم ، بشهادة : درابر وبريفوقت ، وجوستاف لوبون فى العصر اللهديم ، وسارتون وهونكه وغيرهم ، فى العصر الحديث ، وآخر كتاب فى هسسنا الشأن عنوانه : « شمس الله تشرق على الغرب ، وكتاب « أوربا ولعت فى آسيا » .

إذن فلم يكن أستاذ الجيل – لطني السيد – صادقا، ولم يكن عميد الآدب وطه حسين ، أمينا حين نقلا إلينا الينا هذا المعنى ، ذلك أن المسلمين نقدوا أرسطو أولا، ثم جاء الغربيون فنقدوه ورفضوه ، وألتمسوا منهح المسلمين الذي رفعهم إلى ذروة التكنولوجيا الآن .

#### الاستشراق المستممر أو الاستعمار المستشرق

إذن فلماذا هذا التعارض ؟ يسأل عن هذا والاستهراق ، والاستعمار ، ذلك بأنهم ، على حد تعبير الدكتور محود قاسم : و نقلوا المسلمين إلى أرسطو و نقلوا أنفسهم إلى منه المسلمين و جابر وابن الهييم والبيرونى ، ذلك أن أرسطو هو الذى سيضع المسلمين مرة أخرى داخل القوقعة المنطقية التأملية المظلمة و قوقعة المنطق السورى ، ويحرمهم من ثمرات منهم التجريب ، الذى سموه بلغتهم و براجماتيزم ، والذى أنشأوه هم و بماه الغرب . وحكذا نجد أن هذا المنطق على يد طه حسين ، وجماعة من أنباعه و يتسع و يمتد حتى يقرر : أن المرب خصعوا ينهم اليونان وأرسطو في القديم ، ولما كان الفكر الحديث هو ثمرة فكر اليونان لمنهم اليونان وأرسطو في القديم ، ولما كان الفكر الحديث هو ثمرة فكر اليونان ، لمنهم ان يتبعوا ما جدده أحفاد البونان ، لم يكن أستاذ الجبل صادقا اذن ، فلا حجب أن يتبعوا ما جدده أحفاد البونان ، لم يكن أستاذ الجبل صادقا اذن ، ولم يعتنقوا فكر اليونان ، وانما المكس هو الصخيح ، ذلك أنهم قاوموه و نقدوة وأبانوا عن وجود الحلاف العميق بينه وبين منطق القرآن ، ولقد تصدى لهم كثيرون ، من أبرزهم الغزالي وان تيمية .

و إذا كان الحلاف ما زال واسعاً حول ماكتبه الفارا بى وابن سينا ، وهل هو فلسفة إسلامية ، أو متابعة العشاءين اليونان من المشاءين المسلمين، فان وجلاكرياً قد ولى قسم الفلسفة فى كلية الآداب ، هو الامام الاستاذالشيخ مصطفى عبدالواذق

شيخ الازهر الاسبق – قد فصل في هذا الامر على نحو صحيح ، ومن خلال هراساته في الجامعة نفسها ، وبالرغم من سيطرة طه حسين على عمادة كلية الآداب حين ذاك ، فإن الاستاذ الشيخ مصطفى عبد الرازق، أعلن في حسم هذه القاعدة التي غيرت منهج البحث كله حين قال : وإن الفلسفة الإسلامية إنما تلتمس في كنب المتكلمين والفقهاء ، وإن الإمام الشافعي واضع أصول علم الفقه، هو أول الفلاسفة في الإسلام ، وأن مقامه في العربية هو بمثابة أرسطو في اليونانية .

### مدرسة الاصالة:

وبذلك نشأت و مدرسة الاصالة ، فى مجال الفلسفة وامتدت من بعدوا تسعت وكان من اتباعها الخضيرى و مخد عبد الهادى أبو ريدة وعلى سامى النشار ومنذذلك للوقت صدر كتاب و تمهيد فى تاريخ الفلسفة الإسلامية ، عام ١٩٤٧ وقد كان منهجه قد تقرر قبل ذلك بوقت طويل .

وقد تحررت الفلسفة من التبعية الغربية وبرزت مدرسة الاصالة فيها وهوما يرال عسيراً أن يحدث مثل في مجال الادب والنقد الادبى فان التبعية لمذاهب النقد الغربي الوافد ما زالت قوية .

ولقد أثبت مدرسة الاصالة ، في الفلسفة الاسلامية ... عبد الرازق أبوريدة ... النشار ، ... إن المنطق الارسططاليسي .. منهج الحضارة والفكر اليوناني .. لم يقبل في المدارس العقلية الغربية وأن المنهج التجريبي الاسلامي هو الذي هرفته أوربا .. بعد قرون من مطلع حضارتها الحديثة .. لمباينته للحضارة اليونانية وأن اكتشاف وجود هذا المنهج لدى المسلمين ، يفسر و روج الحضارة الاسلامية ، فالحضارة الاسلامية عملية تجريبية ، تتجه إلى تحقيق الفعل الانساني في ضوء نظريه حية مدوسه كذلك .

وقد كشفت الابحاث المتعددة عن اضطراب خطير في المراجع التي اعتمدعليها الفارا بي ـ وباعتراف الدكتور محمد عبد الرحن عرحبا ـ و إن الفكر الدى نقل إلى المسلمين من اليونان والاغريق ، لم يكن صحيح الاصول بل كان صورة ذائفة دخلت عليها مقاهم السريانية والنساطرة المترجمين وعقائدهم، وكانت تهدف إلى خدمة

المقاهيم الدينيه المسيحيه ، ومن هنا كان فسادها وعجزها ، عن أن تعطىالفكر الاسلامي شيئاً .

ومن ناحيه أخرى فقد تبين أن المقاومة الفلسفة التونانية ـــ ومذهب أرسطو بالهات ــ قد بدأت منذ أن تمت الترجمة ، وأن المعارضة بدأت منذ اليوم الاول ذلك أن الفكر الاصلامي كان قد تم لشكيله قبل الترجمة ، على أساس قيمه القرآنية من التوحيد والاخلاق ومن الربط بين الوحي والمقل ولذلك فإنه كان من المسيد أن ينصهر فيها .خاصة ومي فلسقة مجتمع والني قام على العبودية وإعلاء العقل وعبادة الجسد فضلا عن محاذير الترجمة من فساد وانتحال وتحريف النصوص ،وإن كانت طائفة من الفلاسفة أطلق عليها إسم المشائين المسلمين قاموا بمحاولة شافة وحسيرة لادخال الفلسفه اليونانية في إطار الاسلام والكن المحاولة فشلت تماما .

#### تهافت الفلاسفة :

وكانت وقفة الامام الغوالى فى وجه الفلسفة الالهية اليو نانية وقفة صارمة ردت السهم إلى صدور أصحابه فقد كشف الفرق بين الفلسفة الرياضية والفلسفة الطبيعية وبين الفلسفة الالهية ورفض الاخيرة لانها متعارضة مع التوحيد وأعلى أن السكلام فى الطبيعيات برهانى أما فى الالهيات فهو تخمينى . وفى الفلسفه الالهية عارض الغزالى القضايا الدكبرى الثلاث التى تقرها الفلسفة اليونانية . وتختلف مع مفاهم الاسلام .

ما يقولون به من قدم العالم وأن انه (جلوعلا) لا بحيط علما بالجزئيات وإنكارهم البعث . وهاجم الفلاسفة الذين جحدوا الصانع وزعموا أن العالم قديم كالدهرية والونادقة والذين قالوا أن النفس تموت ولا تمود . ومن أنكروا الآخرة .

مذا وقد كشف الامام الغزالى بالنسبة الفاران وابن سينا وجهة نظرأخرى حين عرف روابطهم بالدعوات الباطنية الهدامة وإحوان الصفاروغيرهم منالذين كانوا على اتصال بأعداء الدولة الاسلامية من قرامطة ومزدكية وغيرهم وفى كتبهم مسوس توحى بهذه الصلة .

### آراء ان تيمية:

ثم جاء الامام ابن تيمية فاستحالت غربا فقد كشف كتابه: والرد على

المنطقيين ، عن أن الف كر الاسلامي له منطق خاص مستمد من القرآن والسنة وقد استخرج منهما قواعد هذا المنطق الجديد الذي أساه : (المنطق الإلسلامي) وقال أن هذا المنطق قيه غني للسلمين عن العقلية الغربية في الحكم على الاشياء وفي الاستبصار والتأمل الفلسني — المنطق الصوري — ورد على المنطقيين الذين استحكمت في هقولهم آثار الف كر اليوناني وطوابعه وعزلها عن الاقتباس من فلسفة القرآن والحديث النبوي ومنطقهما ، وما قاله : إن ما عند أنمة النظار من أهل الدكلام والفلسفة من الدلائل العقليه فقد جاء القرآن بما فيها من الحق وما هو أكل وأبلغ منها على أحسن وجه ، منزها من الاغاليظ الموجودة عند هؤلاء . ويقول الدكتور النشار:

كان ابن تيمية رائدالكل الاتجاهات الحديثة فى نقد منطق أرسطو ، من أرجانون فرنسيس بيمكون لملى الفلسفة الوضعية . وقدعنى بنقد فلاسفة الاسلام كالفارا بى وابن سينا وابن رشد ،و ظلمن وافقهم على التشيع لمنطق أرسطو، وأشار إلى عبث محاولتهم وعقم تجربه التلفيق عندهما والفارا بى وابن سينا ، بين الاسلام والاقلاطونية المحدثة . ورأى أن هدف التافيق هو هدم الاسلام من الداخل .

ويما عرف في هذاالجمال ـ وهوكثير :كتاب (ترجيح أساليب القرآن على أساليب اليونان ) بقلم محمد بن إبراهيم الوزير الحسنى اليميي الصنعاني المتوفى ١٤٠ هـ

### هل أثرت الفلسفة في الفقهاء:

وبعد فقد كان لابد لمدرسة الآصالة أن تواجه المدرسة التي مانزال تعلى من شأن المدرسة اليونانية والتي تبلورت بعد في مدرسة طه حسين وبيومي مدكور حيث يقول مدكور ، إن أرجانون أرسطو أثرني مختلف المدارس : كلامية وفقهية وعلية وفلسفيه بينها يقول الدكتور النشار: أن المنطق الارسططاليسي فقد نقل إلى الما لم الاسلامي وأثر فقط في المدرسة المشائية الاسلامية وبقيت المدارس الاخرى المنبئةة عن النظام الاسلامي بعيدة كل البعد عنه تحار به وتجاهده وكانت قدوضه تسمنطقا مختلفا تمام الاختلاف في روحه وجزئيانه .

إن سيادة منطق أرسطو إنما بدأت حينا تداعى الفكر الإسلامى فى القرن الخامس فاحتلط بمايسمى علوم اليونان والحن ذلك لم يوافق دوائر الفقهاء الآخرين ،

ولم يوافق متكامى الاشاعرة من ناحية ، ومتكلمي السلف من ناحية أخرى ، على استخدام هذا المنطق لحاربوه أشد الحرب .

ويقول الدكتور النشار: أن محاولة القاران كانت غريبة عن روح الإسلام وعن تفسكير. وعن منهجه العام، وأن فلسفة الإسلام إنماننيشق من الإسلام نفسه: عن القرآن وعن السنه، لا عن محاولة المتوفيق والتنسيق والتلفيق، وأن فلاسفة الإسلام المشائين قد ابتعدوا عن الإسلام روحا ونصا. وعن المجتمع الإسلامي فكراً وعقيدة وحياة، وأن الفاسفة المشائية ماتت في العالم الإسلامي منفعهد بعيد.

ويقول الدكتور النشار: أن مدكور يرى فاسفة اليونان غاية الغايات وأن إليها يعود كل فكر، ويرى أن فكرنا الإسلامي المماصر ينبغي أن يرتبط بفلسفة أوربا وحضارتها ، تحت تأثير الدعوة الخاطئة التي قدمتها مدرسة طه حسين على مسرح تفكيرنا ، والتي تقول أنه ما دام أسلافنا قد أخذوا بفلسفة اليونان ، ويما أن فلسفة أوربا وحضارتها هي امتداد لهذه الفاسفة ، فعلينا ان نأخذ من هذه المدرسة الاوربية كل شيء ، أ . ه

# الفلسفة المادية

انتقل و العلم التجريبي ، من العالم الاسلامي إلى أوربا فيكانت به بهضتها ؛ فلما نهض الاوربيون صدروا إلى المسلمين و الفاسفة المادية ، دارون، وبجنر ، ونيشه وفرويد ، وأوجست كونت ، ومندل ، دور كايم ، بمكل مايحمل فيكر مؤلاء من سموم ، قدموها إلينا على أنها علم وفلسفة ، وليس على أنها نظريات وفرضيات تناقش وتدرس .

إن أورِبا أخذت المنهج العلمى الاسلاى ، فهو الذى أطلق العقل الغربى من قيودَه التى كبلتها الوثنية والرهبانية ، فاندفعت تنشىء الحصارة الحديثة ، غير أنها صاغت ذلك فيأطار الفلسفة اليونانية ، فانحرفت من اللاهوت النصراني إلى الفلسفة المثالية إلى الفلسفة المادية التي يغيشها الغرب اليوم

وقام الصراع أول الآمر بين مفاهم الدين الفربى التي عارضت معطيات العلم ومنجزاته ، هم استعلى العلم وقطع خلاقته بالدين كله ، وانتهت معرفة الصراع بين العلم والدين ، بانتصار والفلسفة ، التي كان قادتها من اليهود ،والتي تلقفت هذا الصراع فنحت الدين كله عن بجال الحياة ، ودفعت العلم المي طمويق محفوف بالمخاطر وقد سقطت عنه كل الصوابط والمقومات التي تجمله في مأمن من الحملار بما يحقق للافسانية غاية كرعة

فى هذه المرحلة ونتيجة للبوارق الأولى التى لمعتفى أفق العلم ظهرت ( النظرية المادية ) ، التى حاولت أن ترد أصول الآشياء كاما إلى المادة، والتى أسكرت ماسوى المحسوس كله من غيب ودبن ووحى ، وأسكرت وجود الحالق ـ جل وعلا ـ واستعلت استعلاء كبيرا حين أعانت أن والطبيعة ، تصنع نفسها ، وأنها موجودة وجودا ذاتيا وباقيا لانها بة له وأن و الحكون صدفة ،

وهى التى أعلنت ، نظرية الحتميه ، وأذاعت بأن العلم يستطيع أن يفسر كل الأمورويجيب على كل الاسئلة ، وأنه حين يسيطر يستطيع أن يقيم للبشرية نظاما الجماءيا خاليا من العقبات وأن يحل مشاكل البشرية كلها .

سقوط الدعاوى الباطلة: وقد سقطت من بعد كل هذه الدعاوى الباطلة،وعاد العمل يعترف بأنهاكانت فزوضا ، ولقد كان ، للفلسفة ، دورها الحطير في دقع عجلة والمادية ، إلى غايتها في إفساد المجتمعات ، وفي تدمير الحضارة .

فقد اتخذت فروض العلم الأولى أساساً لاقامة أيديولوجيات فكريه .وكانت تلك الفروض بمثابة و المسلمات ، فقد تحدثت عن قداسة العقل وجلال العلم ، مما زاد التفرقه بين الروح والمادة ، والجسم والنفس ، وبين الدنيا والآخرة ، حين طمست مفهوم الإيمان بالله وأخلاقية الحياة .

ولقد كانت كل محاذير العلم وأزمته ـ التي هي أزمة الحضارة البشرية والإنسان المعاصر ـ كلما مركزة في تجاهل العلم للصدر الآول والآوحد للـكون والعالم والإنسان والغلم جميعا وهو الحق تبارك وتعالى خالق كل شيء وكان خطؤها الآكبر في ردكل ظواهر الحباة إلى ماأطلق عليه: المادة أو الطبيعة، كما أنه دفع العلم إلى مجال السيطرة المادية في عنف وقسوة بالشعوب الضعيفة دون تقدير الأخاء الإنساني أو الاخلاقيات التي تقضى بالرجمة والعدل والسياحة، وهو الاطار الذي دعت الآديان العلم إلى التحرك في داخله.

غرو الفكر المسموم: ثم جا. ت مرحلة النفوذ الآجني والغزوالثقافي الى عمدت إلى نقل نظريات والفلسفة المادية ، إلى عالم الاسلام حدون حقائق العلم التجريب نفسه حد التي حجبت عن الشعوب المتخلفة في محاولة لإثارة الشهات في النفوس ، وحلق أجواء من الشك والارتباب وإنشاء مفاهم فلسفية معارضة لمفاهم الدين الحق تقوم على المادية الخالصة ، بالاضافة إلى الحاولات الآخرى التي جرت لبعث مفاهم الوثنية والفكر البشرى القدم .

ومن ثم ظهرت تلك الدعوى التي حمل لواءها شبلي شميل وأصحاب المقتطف وأعوان الاستمار وتلاميذه : يعقوب صروف وسلامه موسى وقوح اقطون ، وجاعة الماديين من بعدهم والتي حاولت أن تنقل إلى أفق العالم الاسلامي مفاهيم التطور والمادية والتحليل النفسي، مما دها إليه دارون والتي قدمها في أسوأ تفسيراتها عن ترجمة للمادي العريق ، مختر ، وفي أشد تحولاتها التي قام بها سبنسر هيجل ،

وغيرهما من زهماء المادية في محاولتهم التي جرت اليخلق منهج اجتماعي عام أساسه المفهوم المادي الذي أنشأة دارون .

الاسلام يرفض دارون والجامعات تعامه: وقدد رفضت حركة اليقظة الاسلاميه هذا المفهوم وكشفت عن زيفه وفساده . ولكن مناهج التعليم والدراسات والجامعات في العالم العربي والاسلامي حتى اليوم ما تزال تقدم مفهوم دارون المادي في بدء الحلق وهو مفهوم مخالف الفعارة والعقل والدين والحق دارون المادي في بدء الحلق وهو مفهوم مخالف الفعارة والعقل والدين والحق

كا تقدم نظريات فرويد ودور كايم على أنها علوم لاعلى أنها فروض علميه قابلة للنقض وقد أنشأ ذلك تضاربا وصراعاً فى نفوس الشباب المسلم وعقولهم وأوجد ازدواجا حطيرا بين مفهوم الدين الحق وبين مفهوم الفكر المادى .

وهكذا شاعت مفاهيم الفلسفة المسادية فى أفق الاسسلام على نحو كثير الاضطراب.

فساد نظرية دارون: تفترض نظرية التطور وصاحبها دارون أن جميع الكائنات الحية التي كانت تميش على الأوض قد نشأت من أصل واحد أو بضعة أصول ترجع في جملتها إلى الحلية الواحدة وأن التغيرات المختلفة التي حدثت لها جملتها تتحول من كائنات بسيطة التركيب إلى كائنات أخرى أكثر تعقيداً والانسان هو آخر تطور في هذا التسلسل وقد نبين فسداذ هذه الفرضية من عدة وجود:

أولا: عدم مشاهدة أى ارتقاء من أى نوع كان فى الاحياء الأرضيه منذ الوق عديدة من السنين، وقد أعلن العسلامة و والاس ، أنه من المستحيل أن يكون الانسان قد تم تسكوينه على طريقة التطور والارتقاء حيث أن الارتقاء الانتخاب الطبيعي لا يصدق على الانسان.

وقال فرخو: أنه تبين لنا من الرافع أن بين الانسان والقرد فرقا بعيداً، فلا يمكننا أن نحـكم بأن الانسان من سلالة قرد أو غيره .

وقال أجاسير : أن النشوء لا يتم إلا وفقا لحطة الهية حكيمة، والاصطفاء الطبيعى إذا ماحل محل الحلق الالهى فإن الانسان يكون قد جرد من روحه وغدا آ لةضماء وأن التفسير الحرفى لنظرية ذارون يفسح المجال لتأليه، سوبرمان نيقشه ، رتمجيد

القوى البدنية على أنها الآساس الوحيد السلوك بينالناس ، وأن الفكرة التي يعتنقها الدارونيون عن تناسل فوع جديدة بواسطة نوحسابق ليست إلا افتراضا اعتباطيا يتعارض والآراء الفسيولوجية الرصينة (١) .

قانيا: كشف العلم التجريبي فساد نظرية دارون وأعلن أنها وأسطورة قد أنهارت، فإن المكشوف العلمية الجديدة قد أثبتت أن الانسان خلق جنسا مستقلا، وأنه لم ينحدر من فصيلة القرد، وأن أجناس الحلق كلها مستقلة منفصلة ، يقول. حال بنفو وثيس المجمع العلمي الفرنسي: وقد وقف هذا العالم نصف قرن تقريبا على دراسة أصل الانسان ، واستطاع أن يؤكد أخيرا أن الانسان ليست له حلاقة تجانس بالقرد ، وقد ثبت بالآدلة أن النظرية القائلة بوجود جذع مشترك يتشعب منه كل من الحنس البشرى وجنس القردة السكبيرة لم تزل مفتقرة إلى الرهان الحاسم ، وأن هذه المشابهات بين القرد والانسان غير كافية للجزم بوجود أصل واحد للانسان والقرد ، وليس من المعقول أن الانسان الحاضر الذي : ربما يكون قد انحط من والقرد ، وليس من المعقول أن الانسان الحاضر الذي : ربما يكون قد انحط من منذله في خضون ملايين السنين القادمة، ليترك المجال لحيوان من الحيوانات يترقى ليخل منحه ويسيطر عن المكون . وهذا الافتراض مرفوض لان الانسان لم يظهر على مركبا في أكمل تقويم ، بعد أن خلق اقة تعالى خليفة في المكون ، ولذلك ظهر مركبا في أكمل تقويم ، بعد أن خلق اقة تعالى خليفة في الكون ، ولذلك طهر مركبا في أكمل تقويم ، بعد أن خلق اقة للسموات والارض (٢) .

ثالثاً: اتخفت القوى التلمودية فك ة التطور منطلقا الى الالحاد ، ووسيلة القصاء على الاديان وجملها البعض سندا في إنكار العقيدة الدينية وانخلت مصدرا لفلسفة نفى الحالق ب جل شأنه \_ وأعطاء المادة صفة القادر على كل شيء .

ومن ثم جاءت دعواه إلى تأليه الطبيعة ، ومن ذلك قولهم بالتطور المطلق، المنى ينسحب على الآديان والقوانين وذانية الآمم ، باعتبار أن كل شيء بدأ ناقصا شائها يثير السخرية والاحتقار ثم تطور ، فلا قداسة في نظرهم لدين ولا لوطنية ولا لقانون .

وقد تركت النظرية أثار الصراع من أجل البقاء فى أوساط السياسة والحرب وكان لمبدأ بقاء الاصلح أثره فى مخططات الاستعار التى دعت إلى أبادة الاجناس

المغلوبة على أمرها وظهرت منخلال ذلك نظرية القوة والتمييز المنصرى والشعوب المختارة كما صيغت نظرية نيتشه ومن ذهب مذهبه ، وبها انتفع دعاة الارستقراطية وتلقفها معلنو الحرب على الاديان ، فأخذوا يضربون بها فى جدران الدبن وأعلاء العلم .

رابعاً: كشفت حركة اليقظة الاسلامية أن نظرية التطور البشرى ليست إلا استنتاجا، وستظل كذلك حتى توجد العظام الحقيقة التى تثبت دعواها، ولم يستطع اتباع دارون أن يحولوا فروضهم إلى حقائق حتى جاءت الدكشوف بعظام الانسان الأول من قبل أكثر من ثلاثة ملايين سنة التسفه رأيهم كما كشفت حركة اليقظة الاسلامية أن التطور قانون اجتماعى وليس قانونا أخد الاقيا، وأنه يتحرك في دائرة الثوابت ولكنه لا يقتضى مطلقا تفضيل الطور الاخير على الطور السابق فليس كل طور أفضل من الطور الذي سبقه لان التطور في الحياة قد يكون ارتقاء وقد يكون ترديا وانتكاسا.

الدعوة إلى القرة والبطش بالصعفاء : كما طرحت الفلسفة الماديه فى أفق الفكر الاسلامى سموماكشيرة :

أولا: كانت دعوة نيتشة إلى أبادة الضعفاء دعوة طالمة ومضلله فى الوقت الهنى دعا إلى قتل العاجز أو تركه يموت دون العمل على شقائه أو أبادة الضعفاء. وقد لقى نيتشه مصيرا مظلما غاية الظلام نقيجة دعوئه التى اعتمدها الاستعار مبررا لظلمه ، فقد عاش نحو عشرين سنة وهو فى جنون يكاد يكون مطبقا ، إذ كان فى الدور الآخير من السفلس ـ وهو مرض لم يقمد جسمه فقط بل أمات ذهنه حتى مات مغمورا \_ فلم ترثه جريدة ولم تذكره جامعة ، حتى بعثه اليهود من بعد وقالوا فى البروتوكولات :

لقد رتبنا نجاح نیتشه کا رتبنا نماح دارون وغیره ، .

ولقد كانت صيحة أوربا في محاولة انقاص البشرية بالقضاء على الضمفاء محاولة صالة ، جفت فيها يتابيع السخاء البشرى عندما دعت إلى قتل العاجز أو تركه ليموت .

وكان أقسى تلك الصيحات ، القول بالقضاء على الونوج السمر والحر لحساب

شعوب أرقى منهم ، وكان مذا تبريراكاذبا للاستعاد والاستغلال لأن الأقويا. هم الذين يستعمرون ويقتلون الصغفاء بالورائة .

• ونظرية وراثة الخصائص: ثانيا: طرحوا فى أفق الفكر الاسلامى نظرية منسدل، وقد ثبت أن قواعد مندل فى الوراثة غير محكمة ، وأن مندل لم يكن على علم بالآفاق الجديدة المطاقة التى أوشكت أن تستشرفها البشرية من بعد وأهمها البترول، الذي كان إظهوره عاملاهاما فى قلب نظرية مندل والاطاحة بها .

كا طرحوا نظرية تنازع البقاء ، وقد تبيين فسادها ، وتأكد من بعدان التعاون في الطبيعة أكبر أثمرا من التنازع .

والنظرية الثلاثية: طرحوا نظرية أوجست كونت فى الدين البشرى الذي يحل على المسيحية وقدفشك نظريته من قريب، وتبدين خطؤه فى فانون المراحل الثلاث ( البدائى والميتافزيق والوضمى) فى طوره البدائى وقف حائرا عاجزا أمام الظو امر الطبيعية وخاصة ظاهرة البرق المصحوب بالرحد وفسرها بأنها أصوات الآلهة عند ما نغصب وتتصارع وقد تبين من بعد أن أوجست كونت ( أستاذ ذكى نجيب محود) كان مصابا باختلال فى عقله وأنه حاول أن ينتحر غرقا فى نهر السين ولابد أن يكون لاضطراب عقله أثر فى مذهبه الذى وضعه والذى خضع له دغاة الاتحاديين فى تركيا وزعيمهم.

والتحليل النفسى :رابعا : طرحوا نظرية فرويد فى التحليل النفسى القائمة على الجنس ، وقد زيف زملاء فرويد (أدلرويونج) ، مفهومه فى أن الجنس هو الأساس فى كل الهوافع الإنسانية ول.كن القوى اليهوديه التى كانت قدعقدت آصرة التفاه بين هر تولوفرويد على تدمير المقلية الإنسانية ، هى التى حملت آرائه إلى مال الهواسات فى مختلف الجامعات حتى فى العالم الإسلامى على أنه علم لا بحرد فروض علية أثبقث التحاليل والتجارب الملية فسادها وقد أثبت يو نج ومكدو جل. أن العاقل الباطن ما هو إلا خرافة .

ونوقش فرويد فى مسألة للمقل الباطن وعقدة أوديب ( اللذين أخذهما من الاساطير اليونانية ) ففرويد لم يقابل فى حياته أكثر من مائة مريض هم الذين وضع على أساس ة كرهم مذهبه . أما الاسوياءوهم الملايين فلم يقابل منهم أحداً .

وقد أنكر فرويد في آخر حياته معظم أفكاره ، وقد أصيب في أخريات حياته بالسرطان في الحلق . وأمضى سنوات مظلمة .

وتسفيه القيم والآخلاق باسم النسبية : خامسا : طرحوا فكر دوركايم اليهودى ، الذى أخذ يعمل بماول هدامة فى تحطيم كل القيم والمفاهيم الدينية والآخلاقية ، والذى أخذ تلميذه اليهودى ليني بريل ينهج منهجه ويسير على طريقه: منهج التشكيك فى القيم والمثل والعقائد والاخلاق .

وم أبرز تلاميذهما: طه حسين وزكى مبارك ومنصور فهمى ـ فى مرحلة تلقيهم فى السربون ـ والقاعدة التى يقوم عليها فكره: أنكل الظواهروالمظاهر نسبيه متغيرة متبدلة لا تشبت على حال ولا تستقر على وضع : لانها كل يوم تتبدل بحال أخر، وهم يستخدمون هذا المفهوم فى دراسة (الاجتماع والنفس والاخلاق وتاريخ الاديان) لافساد انجتمعات والعمل على تحللها أخلاقيا ودينيا، والهدف هو أن يكون المجتمع شاكا مليئا بالفتن وذلك سبيلهم إلى الهدم، ومن أجل هدفهم هذا تكافوا لتكون لهم المكلمة الاولى فى الجامعات والعلوم الانسانية دوهل يمكن أن يقال أنه إذا كانت الاخلاق نسبية فسيأنى الومن الذى نعتقد فيه أن الصدق رذيلة، وأن الشهامة شر: وأن الشجاعة سوم، وأن العفة جريمة مراكدور

الهدف الحقيق: وتهدف هذه الدعوات كلماإلى إنكار نظرة الاسلام الاصيلة إلى الثوابتوالمتغيرات . وإحلال نظرية التغير الدائم ونسبية الاخلاق .

وقد كشفت حركه اليقظة الاسلامية فساد هذه النظرية المادية ، وأبانت عن أن مفهوم الاسلام هو أشد أصالة ، لأنه يقوم على أساس ثبات القيم الاخلاقية والآداب الانسانية . التي هي من أصول ثبات الطبيعه البشرية : هذه القيم الثايتة من الدين والاخلاق والحدود والصوابط ، هي التي تني المجتمع الانساني من الفناء والحلاك وهي القانون الثابت الذي لا يتغير مع تغيير المناصر المختلفة في المجتمع .

ومن هنا فإن الفكر الغربى تحت تأثير الفاسفة المادية هو فسكر انشطارى أما الفكر الاسلامى فإنه فسكر متكامل جامع يربط القيم فى توازن وثيق وتناسق معجزوايسوجود الاضداد دايلاعلى خصومتها وتعارضها والكنه سبيل إلى تكاملها

والتقائما فالصد يولد من للصد، فالحياة يقابلها المرت والفقر يقابله الغنى والجبن تقابله الشجاعة والروح تقابلها المادة فهى ثنائيات متقابلة متلاقية والواحد الفرد هو الله تعالى وقد وفق الاسلام بين المتناقضات فى أطار الشكامل .

وبذلك يقيم الاسلام وقانون الثواب والمتغيرات، فالاسلام يحمع بين الأصول المقائدية الثابتة وبين الاجتهادف الفروع والتفاصيل والتعليبةات \_ وهو مانسميه التطور \_ ويقول بتغير الاحكام النوعية مع تغير الازمنة والاسكنة والاسلام منهج إلحى من حيث الاصول، إنسان من حيث التطبيق والتفاصيل، يقيم الحدود والضوابط في الاطار العام ويسمح بالحركة والتغيير داخل هذا الاطار ودون مساس بالثوابت في المقيدة والشريمة والاخلاق عما جاء به نص قاطع البيان محدد القسهات.

### فساد فكرة الحتمية:

تعتقد الفلسفات الغربية المادية ــ أن القوانين الى اكتشفها الانسان الكون ــ عن طريق العلم الحديث دون معرفة حقيقية لمصدر هذه القوانين أنها قوانين طبيعية حيث تدير الطبيعة نفسها فهى لا تتخلف، وفي هذا الاعتقاد خطأ أكر وخطأ أصغر أما الحطأ الاكر فإنه من المستحيل أن تدير الطبيعة نفسها بمثل هذه الدقة ، لانها لا تخلق نفسها ولابد لها من خالق أساسا شمهو نفسه ـ تبارك وتعالى ـ الذي يديرها لحظة بعد أخرى ، ومن هنا فان هذه القوانين مخلوقة قة تبارك وتعالى وهو القادر على إبطالها من شاه .

ولا ريب أن غياب هذا الفهم عند الفكر المادى جمل النظرية قائمة على شقى واحد منهاءهو حتمية هذه القوانين . واغفال الجانب الهام منهاوهو صانعها ومدبرها والقادر على أبطالها .

ومن هنا يصور العلماء الماديون: والحتمية ، بأنها هى خصوع الاشياء لمبدأ التغيير القوانين الضرورية وهذا يمنى أن الاحداث تترابط فيا بينها وفق قوانين موضوعية . ومن هنا فان الحتمية هى إنكار ماتظن أنه مصادقة أو احتمال كا أنها تشكر حرية الارادة ، ذلك لان الحتمية لانتفق مع إرادة التغيير ومر هنا فهى

تعطل هذا الجانب الهام الذي هو مصدر أصيل فيإنشاء التاريخ، ومنجم فهي تلغي دور الإنسان في التغيير .

والفارق يسير جدا وكبير جدا ، فهو فى نظر المسلم : أن العوامل الظاهرة المحدث أو للقانون ايست هى وحدها العوامل الحقيقة ، وأن مناك عوامل أخرى غير منظورة وهى إرادة اقه ومشيئته التي هى أكبر من الاسباب نفسها والقادرة على تعطيل الاسباب أو أمضاء الاسباب من غيير أن تحقق النتائج المترتبة عليها ، وهناك قدرة الله على التغيير بغير عوامل ظاهرة أو خفية تقاس بمقاييسنا المصروفة ،

وهـكذا فان الحتمية أو الجرية كلاهما يقوم على نظرية مادية خالصة لاتنظر إلى الجانب الغيى ولا تقدر قدرة الله تبارك وتعالى : التي هي من وراء الـكون الظاهر والتصرف الظاهر .

أما الإنسان فله دوره وإرادته الذاتية التي تحقق له التصرف الذي به يكون مسئولاً عن عمله في دائرة صغيرة ولـكنها بعيدة الآثر في إحداث التغيير .

و إن الله لاينير مابقوم حتى يغيروا ما بألفسهم ، و وإذا أراد الله بقوم سوءا فلا مرد له ومالهم من دونه من وال ، الرعد .

والفرد يستطيع أن يمارس إردانه فى تغيير الواقع والمجتمع بقدر استفادته من قوانين الحركة، والانسان له إرادة فاعلة وهى ممكنة بتمكين الله تبارك وتعالى يتمير بها عن الحيوان، وهى تتحرك فى دائرة خاصة ويكون مسئولا فى حدودها ولكن الإدارة اللكبرى هى ارادة الله التى تخلق التأثيرات العامة المجتمعات والا كوان، أما الحتمية فهى لا تتفق مع إرادة التغيير لان الحتمية تفوض أنه والا كوان، أما الحتمية فهى لا تتفق مع إرادة التغيير لان الحتمية تفوض أنه

لا إرادة من جانب الانسان وهى يذلك تعد انسان (متفرجا) إزاء حركة التاريخ يرى ما يحدث له والمجتمع دون أن يشارك فيه ، وهذا القول مخالف الواقع ولطبائع الآشياء .

### الويف في قولهم :

ومن هنا فإن القول الذي يردده جبريو التاريخ ، كاركس وغيره ، والدين يقولون أن التاريخ محكوم المسار في مستقبله هو قول زائف وغير صحيح وكل النبؤات التي قدمها ماركس في هذا الصدد قد تبين كذبهاولم تتحقق جميها وما وقع من بعد ماركس مخالف بل مصاد تماماً لكل ما قرره بناء على حتمية التاريخ أو جبريته في حدود النظرية التي قدمها ، ذلك لآن ماركس ليس إلا بشرأ يعجز عن الإحاطة ونظريته ليست إلا شطيرة ترتبط بعنصر واحدمن عناصر التأثير وهي الاقتصاد وتقوم في مرحلة زمنية محدودة ، وبيئة لها طابع خاص ، ومن منا فقد عجز وعجزت عن تفسير المستقبل ، فضلا عن إخفاق ماركس في تحليل التاريخ القديم .

ولا ريب أن النموذج البشرى تقوم عليه فكرة والجبرية وهو بموذج لإنسان سلمي خامل كسول مستسلم للواقع ومتنازل عن حقه الطبيعي في الاختيار و مؤثر للجبن وعدم المجازفة و وذلك بفترض في هذا الإنسان أنه تطبيق للحتمية المادية الحادعة والمسلم لا يقر هذا المفهوم السلمي ويؤمن بإرادة الإنسان وبالقدرة على الاختيار والحركة للتغبير الواقع ويحمل من إرادته البشرية قوة فادرة على حكم الغرائر وقيادتها والسيطرة عليها.

ومن هنا فإن ءًا لامم الى تخصم الجبرية تموت وتفنى لانها تستسلم و تداس بالاقدام ،

### مدم الفرد والجتمع المسلم :

وهذه الدءوة محاولة لهدم إرادةالفردالمسلم والمجتمع للسلم لحساب قوى مغتصبة غازية . ومن هناكانت دهوة الإسلام الملحة إلى بناء الإرادة وعزم الأمور .

ولا ربب أن التقدم مرتبط بتنمية إرادة التغيير ، فاذا فقدت الآمة هذه الإرادة استسلمت للجرية التي هي الانمطاط .

وهكذا نجد أن الفلسفة المادية هي صناعة يهودية ترى إلى هدم كل القوى الى عامه على القوى الى عامه الحين الحق في الآفراد والمجتمعات وخاصة المجتمع الاسلامي ، الذي صاغه الاسلام صياعة خاصة ليسكون متميزاً ومتفرداً بطابعه الاصيل القادر على البقاء ولقد طرحت الفلسفات المادية في أفق الفكر الاسلامي سموما كثيره ولسكن مقهوم الاسلام الاصيل المستمد من المنابع الاولى: وما يسمى مفهوم السنة الجامعة فهو قادر على دحض هذه السموم والشبهات .

۱ – والقرآن الـكريم بقطع بأن الانسان قد صور إنسان لاول خلقه \_
 حيث يقول تمالى:

د وصوركم فأحسن صوركم ورزقكم من الطيبات و غافر : ٦٤ ، ويقول : د وصوركم فأحسن صوركم وإليه المصير ، التغابن : ٦٤ ، والخلق من غيير الانسان يراهم الله أما متكاملة النظام والخلق حيث حيث يقول : و وما من دابة في الارض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم ما فرطنا في الكتاب من شيء ثم لمل رجم يحشرون ، الانعام : ٣٨ : وهذا واضح في تنوع المخلوقات وتوفير الوظائف والبيئات :

٢ - أنظر من سورة النحل من الآية ٢ إلى ١٨ حيث ببين أن كل ما للكون
 من مادة ودأوات قد خلقه الله تعالى ثم سخره للإنسان على سطح هذه الارض \_
 فتبارك الله أجسن الخالقبن وأن تعدوا نعمة الله لا تحصوها :

# طريق الفلسفه . وطريق القرآن

إن من أم ماتىكشف من آناق الاصالة على أبواب القرن الحامس عشر تلك. التفرقة الواضخة بين الفلسفة المادية وما وصل إليه العلم التجريبي من حقائق .

لقد قامت الفلسفة المادية على احتمالات البحث العلمي حين كان يخطو خطواته الأولى وحين لم يكن قد حطم الدرة بعد وحين كان متغطرسا مستعليا يظن أنه قادر على الكشف عن كنه الوجود والحياة، ولكنه الآن قد تحول كثيرا عن هذه الوجهة بعد أن ثبت حجزه لزائها واكتفى بالعمل على تفسير ظواهر الآشياء ثم جاءت انحناءته الكبرى أمام عظمة صنع الله بعد أن تبين أن هناك خفيا من العلم الكون لحظة بعد لحظة بالدقة البالغة الى تدعش الالباب وتعجز أمامها كل قوى العنبط والتقدير، هذا هو موقف الماالتجربي اليوم، فهو على طريق القابعد أن كشفت التلسكوبات الضخمة عظمةاالكون وانساعه وتمدد المجرات التي تحفل بألوف الملايين م الأقار والكواكب، وبعد أن وصل الانسان إلىالقمر وإلى بعض كواكب المجموعة الشمسية ثم تبين له أنه لم يقطع إلا قدر يسيرامن تلك المساحات الشاسعة هذا موقف العلم وهو يختلف عن موقف الفلسفة المادية أو مايسمونه فلسفة العلم ومع أنالفلسفة المادية تعرفأن العلم آمن أو أوشك أن يؤمن فهي ماتزال سادرة في طريقها المظلم المسدود، وقد أخلت تقوم في السنوات الآخيرة بدر اسة الإنسان والمجتمع والاخلاق فقدمت مفاهيم صالة زائفة لابها عجوت عنأن تفهم الإنسان فهما جامما (روحا ومادة وقلبا وعقلا وجسدا) وتوقفت عند فهمه كمادة وكجسم وكجموعة من الاهواء والشهوات والمطامع تجرى حول الطمام والجنس.

أما الاسلام فإنه يقدممفهوما جامعا للنفسالانسانية، كمايقدم مفهوماً للوجود. والطبيعة والكون ، تستمد مفاهيمها من الفطرة وتتكامل فيها القيم ، وهي بذلك جامعة تأخذ الانسان منجميع أطرافه وهى مانعة تستطيع أن تواجه كل تطورات الحضارة والمجتمع والبيئات . ولذلك نان المسلم يريد منهجا للحياة ونظاما للمجتمع فقد قدم له الاسلام هذا المنهج لفهمالو جودوالكون والاقسان فان القرآن قدم له فهما وافيا كاملا لا يحتاج بعده لانفاق الجهد للوضول إلى عشر معشار هذا المفهوم الجامع الكامل لذى قدمه الاسلام ليحمى الانسان من الضلال وليصرفه إلى ماهوفى حاجة إلى استمال العقل فيه وهو عمران الكون وكشف ذخائر الارض وإذا كان المسلم يريد منهجا الحياة و نظاما للمجتمع فقد قدم له الاسلام هذا المنهج وهذا النظام على نحو إنساني شامل جامع صالح لكل زمان و مكان:

وإذا كان المسلم في حاجة إلى دراسة الانسان فان مفهوم الاسلام للإنسان أوفى مفهوم ، فهو سيد الكائنات تحت حكم الله ومو المستخلف في الارض المهارتها وهو الذي حمل أمانة العمل على أساس المسؤولية الفردية والالتزام الاخلاق والجزاء الاخروى:

وهكذا تكشف نظرة الاسلام إلى المكون والحياه والانسان أوفى مفهوم بينها تقدم الفلسفة الغربية نظرات متباينة أشد التباين بين عقلية استنباطية ، أو مثالية متطرفة أو حسية مادية بعيدة عن الواقع أو بعيدة عن العقل والروح وأحيانا لاتتفق مع موازين العقل ولا تلتق مع الفطرة ومع هده السعة في معطيات الاسلام عما يتطلبه الانسان من مفاهيم فإن قومنا يججبون مذا كله ، ويسرفون في جمة تلك الفلسفات المادية المتضاربه ويتركونها بين أيدى شبابنا حتى دون أن يطلعوهم على الظروف التي وجدت فيها هذه الثيارات ودون أن يقولوا لحم إلها نظريات وفروض قد تصدق وقد لاتصدق، ودون أن يوجهوهم إلى أنها من تتاج مجتمعات أخرى لها ظروفها وأوضاعها ومختلف معنا حتى في أدق دقائق العقائد أوالآداب

بل أن الامر أخطر من هذا كله ، فإنه قد ظهرت فى أحقاب أزمات الحشارة المالمية والحروب الشاملة المدمرة ( الحربين العالميةين ) فلسفات قاصرة فى قيادة الفكر والحياة لانها فلسفة أزمات لا تتناول الانسان كسكل ولا تهتم اهتماما جادا عكانه فى السكون ورسالته على الارض بل تعبر عن الجانب المادى فى الانسان وهو

على كل ليس بالجانب الحقيق في طبيعته هذا فسلا عن أن تطور الحضارة المادية واتجاه الآمم إلى أسباب القوة من جهة وإلى الترف من جهة أخرى ، وإلى جانب قصور النظم التربوية على مستوى العالم كله ـ كا يقول الدكتور محمد عبد الهادى أبو ريده ـ وعجزه عن تسكوين النموذج الانسان المتزن من النساحيتين الفكرية والحلقية ـ كل هذا حد من تأثير الدين الحق بروحانيته وأخلاقياته وتصوره المحكون والانسان وقدرته على تنظم أمور الحياة .

هذه الحلفيات الفلسفات الغربيه المطروحة الآن في أفق فكر أا الاسلامي بجب أن نعرفها لنلق الضوء المكاشف على فسادها وعدم حاجتنا إليها ، لقد كانت تحديات الحرب العالمية الأولى والثانية عاملا أساسيافي ظهور جميع الابدبولوجيات والفلسفات المعاصرة من وجوديه وماركسية ومادية وتفسير مادى التاريخ ولذلك فهى ليست فلسفات تاتجة عن مجتمعات طبيعية ولسكنها جاءت كرد فمل لاحداث عارضة ، فكيف يمكن للمجتمع الاسلامي الذي يختلف تماما عن المجتمع الغربي والذي لم تكن له مثل تلك التحديات والاحداث أن ينقل مدذا أو يحاول أن يطبقه في مجتمعه عذا فضلا عن المجتمع الغربي بشقيه هو مجتمع حسيحي الاصل، والمسيحية دين وصايا ولم تحمل معها نظام مجتمع - لان نظامها الاجتماعي وشريمتها موجودة في الموسوية - وهي عندما انفصلت عن اليهودية حاولت أن توجد نظاما اجتماعيا في الموسوية - وهي عندما انفصلت عن اليهودية حاولت أن توجد نظاما اجتماعيا في الموسوية والعلمانية والماركسية وغيرها ، أما المجتمع الاسلامي فالامر فيه يختلف والقومية والعلمانية والماركسية وغيرها ، أما المجتمع الاسلامي فالامر فيه يختلف كل الاختلاف .

وتجد اليوم دهوة ملحة منالغربيين والشعوبيين ودعاة الفكر الوافد إلى طرح المذاهب الفلسفية في أفق فسكرة ا، وهي دعوة معروفة الحدف والهوى والغرض ذلك لآن الفلسفة التي ترجمت في القرن الرابع الحجرى هي أكبر ضربة وجهت إلى مفهوم الاسلام الصحيح وإلى التوحيد الخالص ولولا أن القوى الاسلامية واجهتها مواجهة صادقة لافسدت مفهوم الاسلام الصحيح ولاثرت فيه تأثيرها في المسيحية واليهودية .

لقة بدأ المسلمون صلتهم بالفكر الغربي منخلال ترجمة العلوم والطب والفلك

والمكيمياء ووقف المسلمون موقف المعارضة الترجمة الشرائع وترجمة الآداب ولسكن أسلوب الترجمة انحرف فى عهد المأمون واستطاع تصارى تصيبين والرها وحران وجند سابور أن يجدوا فرصتهم لإدخال مفاهيم اصرانية إلى الفلسفة التي ترجموها وقد تبين أن ترجماتهم كانت ذائفة ومحرفة .

ومكذا فقد كانت الفلسفة دخيلة علىالفكر الإسلامى، وكانت آثارها فالكلام والاحتزال والتصوف بعيدة الآثر من جيث تحريف المفهوم الاصيل.

ولا ريب أن الفلسفة وعلم السكلام تفسيرات بشرية غير منزمة عن الخطأ وقد استمدت مفهومها من للنطق اليونانى الذى هو أصله علم الاصنام، وقد واجه علما المسلمون هذا التيار وقارموه وكان الغزالى من أقوى المخاصمين لها فقد انتقد الغزالى الفلاسفة في مسائل قدم العالم والعلم الإلهى والبعث ،وقال أن ماذهب إليه الفلاسفة فيها مناقض القرآن .

وبعد الغزالى رفض حلماء المسلمين أسلوب المنطق الارسطى وكان الغزالى مقدمة لدور ان تيمية القوى الحاسم لقد رفض الغزالى الفلسغة كتصور ايديولوجى يونانى من حيث الحلط بين عالمى الغيب والشهادة وقد أعلن ان تيمية منطق القرآن بديلا لمنطق ارسطو ، وتبين من بعد صورة واسعة من الرفض والاهمال لكل ما ذهب إليه الفارانى وابن سينا وقد عدت هذه المدرسة تابعة الفكر الونانى .

وكان الامام الشافعي عنهجه القرآني هو أول خطوة المتجرر من التبعية وبناء منهج إسلامي أصيل للبحث ، وقد تبين أن انتشار الفلسفة وسيطرتها في هذه المرحلة كانت العامل الأول في الانهيار الدى أصاب المجتمع الاسلامي إلى جانب عوامل أخرى سياسية واقتصادية وخارجية كالتتار والصليبيين ولمكن محاولات الغزو من خلال الفكر التي قامت بها قوى الشعوبية والباطنية والمجوسية كانت أكبر ضربات المعاول التي مهدت الغزو الخارجي ومكنته من هزيمة المسلمين .

ولقد تبين للمسلمين أن منهج أهل السنة والجماعة : المنهج القرآني هو وحدم

المنطلق إلى النصر وإلى امتلاك الارادة ، واليوم يحاول المستصرةون أن يدفعوا عيارات الفلسفة إلى السيطرة على الفكر الاسلامى وتزييفه وحجبه عن الاصالة التى قستمد من المنابع ومن القرآن والسئة ، في محاولة لاحداث فتنة شبيهة بفتنة العصر العباسى ، وصولا إلى هزيمة مفهوم الاسلام الاصيل ولقد كانت الفرصة مبيأة في هذا العصر لترجمة سموم الفكر الغرق وأرحاله وشبهاته جميعا ، وهي متضاربة مختلطة لتدمير العقل الانساني والقاب المسلم ، ولكن المسلمون تنبهوا إلى هذا المحلم وكشفت حركة اليقظة هذا التيار الاسودو عرفوا أن طريقهم الواحد الوحيد: مو طريق القرآن .

## طريق الفلسفه الغربية لايؤدى

جنحت الدراسات الفلسفية رجمة خاطئة حين تابعت مفاهيم المستشرقين الغربيين الذين استقدمتهم كاية الآداب في العشرينات والذين رددوا ما كتبه رينان من أن الفلسفة الإسلامية هي الفلسفة اليونانية مكتوبة بحروف عربية ولكن هذا الانجاء لم يلبث أن أدخل عليه تصحيح سريع بفضل جهود الشيخ مصطفى عبد الرازق الذي حرو هذه القضية وأنشأ مدرسة الاصالة ، با كرا في الاربعبنات وهو مالم يحدث بالفسبة للادب أو الثقافة أو التاريخ وكلها ما زالت إلى وقت قريب خاصمة لمفهوم التغريب ولقد تشكلت مدرسة الاحالة في دراسه الفلسفة من عدد مرسلة الإراد أمثال : الخضيرى والنشار وتوفيق الطويل وزيان .

ومع ذلك فقد استمرت مدرسة التبعية لليونان والفكر الغرب تلق سمومها في أفق الفكر الإسلامي من أمثال زكى نجيب محسود وذكريا إبراهيم وعبد الرحن بدوى .

وكانأبرز ما أشار إليه النشار هو أن أرجانون أرسطو ( اليونانى الإغريق ) قد وجد رفضاً كاملا فى أفق البحث الإسلامى منذ ظهوره والذين تابعوه كانوا قل لم يطلق عليهم يوماً من الآيام إسم العلماء وإنما كانوا دائماً من مدرسة المشائمين اليونان باللغة العربية أمثال : الفارانى وابن سينا .

وأن المسلمين عرفوا منهجاً للمنطق مستمداً من القرآن على النحو الذي كشف عنه الإمام بن تيمة وكان أكر منافح عن إصالة المنهج الاسلامي الامام العزالي المذي رد الفلاسفة العرب المتابعين لمنهج اليونائي في عدة أمور تخالف التوحيد أما الدكتور توفيق الطويل فقد عرف بمفهومه الواضح في التفرقة بين العلوم الرياضية والعلوم الانسانية في الخصوع لمنهج التجريب وقد كشف عن أن ما يتصل بالنفس والمعنويات والروح لا يصلح أن يطبق عليه المنهج الذي يطبق علي المادة .

وقد كشف الدكتور الطويل أن يعض فلسفات المعاصرين فد ماتت وأصحبابها لا يزالون أحياء (ولعله يقصد من ذلك الفسكرة الوجودية التي قدمها سارتر).

أما الفلاسفة المعتنقون للمذاهب الفلسفة المادية كالرجمانية أو الوجودية أو الماركسية فإنهم مجدون أنفسهم أمام مفاهيم ليس لهـا ثبات أو استقرار، وما تزال مفاهيم العلم تضرب في جدار المادية وتـكشف زيفها ومع ذلك فإننا نعجب حين نرى أحدهم \_ كالدكتور زكى نجيب محود \_ يقول إن الامةالعربية ليس لما فلسفة عاصة بها وأنها تستمير الثقافة والفكر الاوربي والامريكي في كل شي. وهذا رأى غريب حقاً ، لا بثبت أمام الحقائق التاريخية والثقافية ، إذ كيف يمكن القول الامة تملك منهج الاسلام منذ أربعة عشر قرنا وهو منهج جامع قد أقام نظامًا كاملًا في مجال الافتصاد والسياسة والاجتماع والادب والتربية، له مفهومه الرباني في الطابع الانساني المرتبط بين الروح والمادة . والعقل والقلب، والدنيا والآخرة ، والذَّى لهطابعهالواضح في مختلف قضايا الحياةوالعصر والمجتمع، وكيف عكن أن يقال أن للمربوالمسلمين ايس لهم فلسفة حياة وهم الذين يؤمنون بأن الإنسان رسالة في الحياة وأمانةوالنزام أخلاقي وله بعد الموت والبعث حساب وجزاء، وهذه الفلسفة تختلف إختلافا عيمًا عن الفلسفة الغربية التي يدعى الدكتور زكى نجيب محودإننا نستميرها ، وإذا كنا قد تابهذا بعض مظاهر الحياة ، السياسية والاقتصادية والاجتماعية تحت ضفط النفوذ الآجني فترة فإن الضمير الدربي الاسلامي ماقبل أبدأ وما رضى وما خضع لهذه المحاولة التغربية التي فرضت عليه خاصة بعد أن تكشف له زيفها ومن ثم فقد عاود النظر إلى أسلوبالميش الإسلامي المنطلق الأصالة وللتحرر من التبعية الاجنبية .

( 7 )

نحن بإزاء الفلسفة اليونانية الاغريقية في العصر الحديث أشبه بالمحاصرين، وهو حصار كان قد حاول اجتياح المسلمين من قبل فتغلبوا عليه، ونحن في أشد الحاجة إلى أن تعرف أخطاره المتجاوزه: هذا الفكر اليوناني الذي ورث الحضارة الغربية مفهومه المسموم: القائم على الاباحيه وعلى مرح الجسد وفرحة للبدن وتقدير الجمال العارى وخلق الالحة وعبدتهم ومن ميراث الفكر اليوناني ترعيان متضادتان أولهما السعادة في افتناص اللذات وهي النزعة الابيقوية والسعادة

فى المتقشف والوهادة فى اللذات وهى النزعة الرواقية وكل منهما مبالغ فى الدفاع عن رأيه والدفاع عن مخالفيه ، ومن هذه الشأت نزعنان متضادتان أخريان هما الفردية المسرفة والجماعية الساحقة اوالاسلام ينكر تفردالمذهبين والنزعتين . والقد واجه الفكر الاسلامى العاصفة الاغريقية مواجهة حاسمة ، فهم أولا تبذوا كتاب أرسطو عن الدراما والنماذج التي طاف ما فى تراجيديات سوفو كليس واسخليوس وكوميديات أريسيوفان وإضرابه فقد رواها حافلة آلمة تتصارع وأرباب تلهو وتعبث وقدر متربص بالمناس ، يلحق بهم ضروب الآذى ، ولم يرقهم هذا فقد كانوا بحيولين على نظرة التوحيد ورفيض الشرك ، ولو كان شبهة أو أداة من أدوات صناعة الفن والتخيل .

وهم لم ينقلوا إلا ما يتصل بالعلوم ثم قاموا بتصحيحه وتحريره من الاساطير والوثنيات ولكن قوى الشعوبية استطاعت أن تغلب فتترجم الفلسفات فوقف علماء المسلمين لها موقفا حاسما وكشفواعن زيف منطق أرسطو واضطرابه وارتباطه بعلم الاصنام وعجزه عن العطاء في عيط الفكر الإسلامي القائم على التوحيد .

ولقد وقف الاسلام آمام غنوص الشرق (فارسيا أو هنديا) كا وقف أمام غنوص الغرب (الافلاطونيه المحدثة) موقف المداوة والبغضاء بحالدها أشد بحالدة واعنف جهاد ققد كشف عن زيف مذهب الفرس الثنوية (النور والظلمة) وعارض ما انبثق هن بجوسية الفرس بعد الاسلام من بابلية وخرمية ومزدكية وغيرها، هؤلاء الذين استباحوا كل المحرمات واستسرت الحرب معهم عشرون عاما، ومن هؤلاء طوائف القرامطة والاسماعيلية والنصيرية والدرزية والحاكمية وسائر العبيدية الذين يسمون أنفسهم باطنية :

ولقد واجه مفكرو الاسلام فعنائح الباطنية من قرامطة وحشاشين ، ولفد كان من ثمار هذا الفكر الفلسني الباطني مولفات كرسائل إخوان الصفا كتابات الحلاج وان عربي وغيرهموقد رقضها المسلمونكا رفضوا فلسفات ابن سينا والفارابي وكشفوا تبعيتها المذاهب الباطنية (وإن قبلوا منهم مفاهيمهم في العلوم والطب) وقد تأثر بهذه المدارس كلير من أملال أن الدلاء والمتنبي وأب تمام في بحال الفلسفة وأبي نواس و بشار في بحال الشاحية .

وكذلك وقع في شرك التبعية السكاكي وقدامه في مجالالبلاغة وأخطرما صنمه

قدامه بن جعفر فى كتابه تقد الصمر هو الرجوع إلى أرسطو فى كتابه نقد الصعر وقد استطاع الفكر الاسلامى أن يتحرر من هذه الموجةالماصفة واستعاداً صالته ومفهومه الجامع. بعد دفاع الغزالى وابن تيمية وغيرهم وبرز مفهوم مذهب أهل السنة والجاعة كاضياً على تلك التجاوزات .

ولكن هذا الركام الذي تجاوزه الفكر الاسلاى الاصيل لم يلبث أن أعاده الاستشراق إلى الحياة ، بل لقد ذهبوا إلى أبعد من ذلك حسبين ترجوا تلك الراجيديات والكرميدات الفاسدة الصالة إلى المانة الغربية في العصر الحديث لتسكون واحده من عوامل التغريب فكانت بالاضافة إلى إحياء رسائل إخوان الصفا وكتابات الحلاج وابن عربي وكتابي الفلية والآغاني بمثابة إمحاولة جامعة خطيرة لاحتواء الفكر الاسلامي الاصيل:

# هل استطاعث الفلسفة الغربية المادية

### أن تعطى نوراً

مل استطاعت الفلسفة الغربية أن تعطى الفكر الاسلامى فى العصر الحديث شيئا إيجابياً أم إنها \_ كشأنها فى القرن الرابع الهجرى \_ قدمت عشرات من الشبهات والسموم والاهواء التى عصفت ببعض النفوس وأفسدت عددا من العقول الناضجة والارواح النقية ، بما حملته إليها من فكر مادى ووثنى وإباحى كان بعيد الاثر فى تدمير بعض النفوس التى لم تمكن لها حصانة حقيقية من الإيمان باقة تعالى

لقد كانت الدعوة إلى طرح مفاهيم الفلسفات الغربية والوافدة في الفيكر الاسلامي تتردد في إلجاح خطير بعد أن أصبحت الفلسفة مادة تدرس في المدارس والجماعات في مختلف أرجاء العالم الاسلامي ، وقد قدمت باسلوب ما كر خبيث حال دون المكشف عن اخطائها أو عن أنها ترات أمم أخرى كانت في حاجة إلى أن تفسر أمور الطبيعة بعيداً عن الدين أو لان الدين لم يقدم لها في هذا الجمال ما يشفي الصدور ، والواقع أن الفلسفة كانت اجتهاداً عقليا في هذا الجمال أو بمثابة محاولات هي عرضة الخطأ والصواب بينها كان الفكر الاسلامي قد تندر منذ وقت بعيد بفهم أبعاد هذه الامور من حيث إرز القرآن قدم تفسيراً واضحاً كاملا بعيد بفهم أبعاد هذه الامور من حيث إرز الميتا فيزيقا )أو عالم الغيب كما يطلق عليه القرآن ولم يكن المسلمون بعد ذلك في حاجة إلى تفسيرات بشرية تخطيء في الاغلب في ولم يكن المسلمون بعد ذلك في حاجة إلى تفسيرات بشرية تخطيء في الاغلب في غلى الجواب المادية وهي ليست كل شيء ولانها تستمد مفاهيمها عن طريق المقل أن تقدم التفسير الصخيج لمجزها الطبيعي عن أن تفهم ماوراء الطبيعة ولاعتادها غلى الجواب المادية وهي ليست كل شيء ولانها تستمد مفاهيمها عن طريق المقل الذي ليس من مهمته فهم ماوراء المحسوس والظاهر ، كل هذا أحدث اضطرابا كبيرا في النفوس وخاصة في نفوس الفشء الذين لم يكونوا قد اقفوا ثقا فة إسلامية أصيلة جامعة .

ومن مناكان أكبر أخطاء الفلسفة النربية ــ الى هى فى مرحاتها الحالية فلسفة مادية خالصة بعد أن مرت بمراحل الفلسفة المسيحية اللاهوتية والفلسفة المتالية ــ أن ترى نفسها بديلا عن الدين فى تفسير أمور الطبيعة والحياة أيضا ، ويرجع قصورها إلى أنها تعتمد على العلم النجريبي المتغير والذى يفسد في سرعة نقيجة المتغيرات المتوالية .

وحين يقول الفكر الغربي أن الدين عاتق عن التعلور فإنه يقول ذلك في حدود الفكرة الدينية التي عرفها عن اليهودية والمسيحية فقط، ولو عرف الاسلام ماقال ذلك بحق وقا كان الغرب يؤمن بأن الدين لاهوت أو أنه علاقة خاصة بين الله تبارك وتعالى والإنسان عا يجمله يستبيح لنفسه أن يتصرف في جواب الاجتماع والسياسة والافتصاد، ولسكن الامر في الاسلام يختلف فالاسلام دين بمعني العبادة ومنهج حياة ونظام مجتمع وهو يتكامل بين العلاقتين مع اقه تبارك وتعالى ومع المجتمع، ولما كان الغرب لا يملك منهجا متكاملا جامعا بين العقيدة والمجتمع — كما يملك المسلمون فانهم لا يحتاجون المسلمون فانهم لا يحتاجون

ولا ريب أن جميع تطورات الفكر الغربى قد جاءت نتيجة التحدى، وكرد فعل على الجود الذى واجهه به الدين الغرب، فالنظرية المادية هى رد فعل الـكنهوت وكذلك الماركسية فهى رد فعل الرأسمالية .

ولا يستطيع الفكر الغربي أن يقدم أحكاماً بجردة صادقة بعيدة عن تحديات المصر والتاريخ ، أو متحررة من الهوى .

وأخطر مفاهيم الفلسفة الغربية: نظرية التطور . ونظرية نسبية الاخلاق، ونظرية المنفعة ، والنظرية المادية ، ونظرية الجنس ، وكاما نظريات تقدم على الانشطارية والنظرة من جانب واحد هو الجانب المادى ، فنظرية التطور لانقوم على إطار من الثوابت الاساسية . فليس الامر كله تطورا مطلقا ، والاخلاق جود من الدين لها صفة الثبات ، أما المنفيد والنسبي فهي العادات والتقاليد التي يصنعها البشر ، ولابد بجوار المنفعة من القيم الرفيعة التي يفرضها الإيمان باقة والحلق، والتي يقدم منها الإنسان التضحية دون أن ينظر الجراء المادى ، والنظرية

المادية تفرّض إنكار الجوانب الروحية والمعنوية للانسان. ونظرية الجنس تقوم على أن ذوافع الإنسان كلها جنسية ، وهو ما ثبت أنه غير صحيح ، وأن الانسان للمامل الوحيد فى تفسير الحياة والمجتمعات والتاريخ .

إن أخطر مانتسم به الفلسفات الغربية : النظرية الانشظارية ، والشمك والارتياب . والإباحية والقشاؤم، وأبرز معالم إنحرافها أنها تشكر عنصراً أساسيا من عناصر النفس الإنسانية هو جانب الايمان والعقيدة والروح، والعالم الداخل والغيبي كله ، هذا للعالم الذي أنسكرة الفيكر الغربي والحديث ورفعت المعاول لحدفه وتحطيمه وتدميره فسكريا بالفاسفات وعمليا بالاباحية ولا ريب أن هذا العالم العقائدي كامن في أعماق الانسان لاسبيل إلى إلغامه أو إنسكاره وهذا مو مفهوم الانشطاريه التي تقبل بالعيدلوجيات وترفض النفس والروح وتقبل بالمادة وترفض الوحي وتقبل بالايدلوجيات وترفض الدين .

ومن منا كانأبرز مظاهر الفكرااغربي اليوم . التشاؤم ،نييجةالسرفڧالاباحة وآية على الشك والارتياب 1

والحل أخطر ماطرحه الفسكر الغوبى على أفق الفسكر الاسلامي هي: النظرة الانشطارية التي تفصل بين المادة والروح والدين والدنيا وطابع التشاؤم والفكر الانشطارية التي نظرة التي فطر الله تبارك وتعالى اللاسلامي بطبيعته فسكر إنساني الطابع قائم على الفطرة التي فطر الله تبارك وتعالى الناس عليها فهو متكامل يفيض بالرحمة والطمأنينة والسياحة ولا يقبر الانشطارية أو التشاؤم ذلك لانه يقوم على تسكامل القيم وانسجامها ولا يفترض إمكان قيام شطر منها دون الشطر الآخر فضلا عن أنه لا يعلى جانبا منها على مختلف الجوانب. ولقد كان من تشبحه انشطار الله. كمر الغربي أن خرج من النقيض إلى النقيض: من الوهبانية إلى الاباحية دون قدرة على التوسط أو المواثمة أو التسكامل بينها لم يعرف الفكر الاباحية دون قدرة على التوسط أو المواثمة أو التسكامل بينها لم يعرف الفكر الاسلامي هذه النجزئة ولم يقرها ومن الانشطارية سقط الفكر الغربي في أزمة المادية عن طريق إعلاء العلم وتقديس العقل ومن هنا عمت ظاهرة التشاؤم وجدانه وفكره كله وطبعته بطابع الملل والتمزق والتمرد والصراع والحوف من الموث والرغبه في اعتصار الحياة الوإنكار الآخرة والجزاء ، وقد جاء عذا الموث والرغبه في اعتصار الحياة الوإنكار الآخرة والجزاء ، وقد جاء عذا

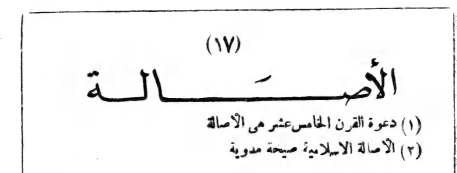
تتيجة خضوصه لفكر التابو دى القائم على الربا اللها حية و إن كار البعث ، وهو ما يضاد منهوم الاسلام في أخلاقية الحياة والمسئولية الفردية ، لقد استطاع اليهود عن طريق الفلسفات والايدلوجيات أن يجعد لوا مفاهيمهم بمثابة منهج علمى ، جموا له كل ماحله الفكرى البشرى القديم من و ثنيه و إلحاد واحتقار للاخلاق في سبيل إشادة إمراطورية الربا وعبادة الذهب والتكالب على ماديات الحياة ، و بذلك سيطر اليهود على الفكر البشرى ، وعدوا إلى احتواء الفكر الفرق ، ولم يعد هناك منهج اليهود على مواجهة منهجهم ودحره و تدميره غير منهج القرآن الذي تبناه الاسلام ، والإيمان بالبعث والمسؤولية والاخلاقية والالزام الفردى و يتخاص طابع التلمودية في مناهج علم النفس وعلم الاجتاع وعلم الاخلاق وعلم الانترويولوجيا وعلم مقارنة الاديان ، و يتمثل في طغيان المفهوم المادى ، الجنمى ، على نفسير الجنمات وتفسير التاريخ بهدف احتواء الام واحتواء الام

وإذا نظرنا إلى تراث الفكر الغربي وجدناه مصبوغا بصبغة الاهواء ، غير خالص الحقيقة العليا . فقد ثبت أن قواعد ، مندل ، في الوراثة غير محكمة ، وأن و مندل ، لم يكن على هم بالآفاق الجديدة الطاقة التي أوشكت البشرية أن تستشرقها من جد ، وأهمها البترول الذي كان ظهوره عاملا هاما في قلب نظرية ومندل والاطاحة بها ، ولقد كانت صبحة أوربا هي محاولة انقاص البشرية بالقضاء على الصغفاء محاولة ضالة ، فقد جفت فنها ينابيع السخاء البشري عندما دعت إلى قتل العاجز أو "ركه يموت دون أن تهمل على شفائه ، وكان أفسى تلك الصبحات القول بالقضاء على الزنوج لحساب شعوب أرقى منهم ، وكان هذا تبريراً كاذبا للاستعار والاستغلال ، لأن الآفوياء هم الذين يستعمرون ويقتلون الضعفاء ، وقد تبين في الباحثين أن رأى و دارون ، في تنازع البقاء الذي أخذت به الفلسفات الاستعارية هو خطأ محض ، وأن التعاون مع الطبيعة أكبر أثراً من النازع ا

وكانت دعوة و تيتشه ، دعوة ظالمة ومضللة فى نفس الوقت حين دها إلى القضاء على العاجز أو تركد يموت دون العمل على شفائه ، وقد لتى نيتشه مصيرا مظلماً غاية الظلام نقيجة دعوته التى اعتموها الاستمار مررا اظلمه، فقسد عاش محو

وهو فى حنون يكاد يكون مطبقا ، إذ كان فى الدور الآخير من السلنى ، وهو مرض لم يقمد جسمه فقط ، بل أمات ذهنه . وقد مات مغموراً ولم ترثه صحيفة واحدة ١١

ولم نذكره جامعة حتى بعثه اليهود من بعد ، وقالوا لقد رتبنا بجاحه كا رتبوا بجاح دارون وغيره، ولقد كانت كل كتابات الذين تمعوا ـ كانت بهذف ندمير المجتمع كان أبطال دستوف كي شواذ ومرضى ، وجميع أيطال فرويد شواذومرضى . وكره نيشه أوربا لانها اعتنقت المسيحية ، وكذبت التجربة قولة فرويد : بأن كظم الشهوة الجنسية يؤدى إلى اضظرابات الشخصية ، وتبين فساد استغلال فرويد للاساطير وخاصة ماأطلق عليه ومركب أودبب ، ، رهو أن الطفل يحبأ مهجبا جنسيا ، ويجد لذة جنسية في الرضاع ا

ولقد روج سلامه موسى وطة حسين وغيرهم لهذه الكتابات ، وعاش التغريبيون ينقلون عن فرويد وماركس وسارتر تلك السموم لتدمير مجتمعنا وفكرنا بها ، وإذا كان الغرب دعا إلى هذه الآراء أو اعتنقها فلانه لم يكن له منهج يهديه ، أما بالنسبة للمسلمين فإن الاهر جد محتلف كما فلنا . واقه تعالى أعلم ، 

### دعوة القرن الخامس عشر: هي الإصالة

إذا كانت دعوة العصر الماضي هي و التكيف ، .

فإن التأصيل مو دعوة هذا العصر بعد أن كشفت دعوة التكيف عن كثير من الاخطار وقليل من المعطيات. ذلك لأن التكيف يجب أن يكون خطوة تالية للتأصيل الذى يضع القاعدة الصحيحة لمواجهة التيارات الوافدة والنظر إليها ووزنها بمزان دقيق على قاعدة الحفاظ على المدانية الاسلاميه وعدم التفريط في أى جزئية منها، أو التضحية بها في مقابل وافد ما .وأن تكونكل المعطيات الوافدة بمثابة موادخام وأن تكون المعطيات العامية والممادية هى التي يراد صياغتها وتشكلونها فيأطار المفهوم الأساسي ، أما أسلوب العيش الغرق بمختلف مفاهيمة وأساليبه وما يتصلبه من فنون وآداب ومسرح فإنه معزول تماماً ، ذلك لآنه يمثل نتاج ثقافى وعقيدة مختلفة عنعقيدتنا وثقافتنا ولقد وضعالمفكرون المسلمون منذ وقت بعيد القاعدة الذهبية في هذا : أن ينقل المسلمون ماديات الحضارة والعلوم ويشكلونهافىداخل دائرة فكرهموانتهم ويصهروهافىأخلاقيات الاسلامويقيمونهأ على مفهومهم الجامع بين الروح والمادة فالمسلمون يؤمنون بالتقدم الجامع بين العنصرين وهم لايضحون بالمعنويات من أجل الماديات ويرون أن التقدم الممادى وحده لايحقق هدف المجتمع الاسلامى الربانى الوجهة القائم على مفهوم مسئولية الفرد أمام اقه تبارك وتمالى وأمانته فىإقامة المجتمع الصحيح والتزامها لاخلاقى وقد دحض المفكرون المسلمون تلك النظرية المسمومة التي روج لها طهحسين وحسن فوزى وغيرهم بالدعوة إلى تقبل الحضارة الغربية جملة : خيرها وشرها وحلوها ومرها وما يحمد منها وما يعاب وهىدعوة ضالة فهل قبلالفربيون في عصر النهضة الحصارة الاسلامية بمفاهيمها القائمة على التوحيد والمدل والرحمة والاخاء والىونانية والرومانية .

ولا ريب أن دعوة العودة إلى الاصالة مىأساس الحركة الفكرية الاسلامية في مطالع القرن الخامس عشر الهجري وهي ليست قيدا يعوق حركة التطور والتقدم ولكنها علامة على تأكيد الذات والحرص على دعائم الشخصية الاسلامية حتى لاتنهار ولا ينصهر فى الانمية أو العالمية فتفقد ميزتها الوحيدة التى تميزها وهي التوحيد الحالص الذى لا يحمل لوائه فى هذا العصر فى العالم كله غير الاسلام إلى كل الافاق .

ولقد مر المسلمون بالمراحل التي فرضت عليهم فيها ــ وإرادتهم مغصوبه بـ أسلوب الميش الغربى في الحـكم والاقتصاد والاجتماع حين فرض عليهم القانون الارساليات علىمناهج التعليم وقد مرصالتجربة دون أن تجمد تقبلا حقيقياً أو تلتتي مع مشاعر المسلمين أو عواطفهم ، بل ظلت معارضه لفطرتهم ومضاده الطبيعتهم سواء في اتجاهها الرأسمالي اللبيرالي أو الاشتراكي الماركسي فقد رفض الجتمع الاسلامي كلا الآسلوبين في الفكر والحياة والحضارة جميمًا وتسكشقت له بعد سنوات طويلة عمق الحندعه وصخامه المؤمرة وخطورة الجحاوله التي كانت تستهدف استئصال وجوده والقضاء على كيانه وقد تبين له ذلك من خلال الهزيمة والنكبة والنكسة وتبين للغرب ــ بشقيه ــ استحالة أحتواءالاسلام والمسلمين أوفرض حضارة مادية متعصية عليهم ، أو قرض أسلوب عيش معار ض لمفاهيمهم وقيمهم، وتكشف زيف كل دعاوى التغريب والشعوبية والاستشراق والتبشير من القول بحضارة واحدة ، أو فكر واحد وتأكد أن الامة الاسلامية وهي في أشدمراحل ضعفها لا يمكن أن يحتوى وأن الفكر الاسلامي له أصالته القادرة على تبعث طريقه وأنبثاق حركة يقظته من داخله وتصميمه على الوقوف في وجه الانصهار أو الاحتواء ، وتبين فساد عبارات الموائمة والتـكيفواشرأبت الذاتيةالاسلامية مرة أخرى قوية بفضل حركة اليقظة تلتمس أصالتها من منابعها الأولى ، ولازى غيرما بديلا ولذلك فإن مطالع القرن الخامس عشر الهجرى تتميز بظاهرة الدعوة إلى التأصيل في كل مجالات الفكر: السياسية والاجتماعية والاقتصادية والتربوية وقيام النهضة الاسلامية في إطار المفهوم الاسلامي الجامع بين الروح والمسادة . القائم على مفهوم الثوابت والمتغيرات والمنتمس للمثل الأعلى الاسلامي في كل مجالات العمل، في التعليم والتربية والثقافة، مؤمنا بأن لسكل حضارة ( ولسكل ثقافة ﴾ حضارتها المميزة المستمدة من عقيدتها وقيمها ، وهي في الاسلام واسعة الآفق ، مرنة الآطر ، قادرة على تقبل كل صالح ونافع من تجارب الامم ولسكتها لا تقبل بحال الانصهار أو الاحتواء أو أن يفرض عليها ما يخرجها عن معدتها الاصيل: القائم على التوحيد الحالص ، ولقد كان جهاد المسلمين قاتماو ممتداعلى مدى المصور في سبيل حماية مذه الذاتية .

واقد صدق قول القائل: , إن الخطر المحدق بالآمة الاسلامية لا يسكمن في السلاح الحديث الذي يمتلكه الاعداء أو الطائرات الى تتربص بها أو التفوق الشكنولوجي أو الالسكتروني الذي يحيط بها من كل جانب بقدر ما يممكن في الح. أب الفسكري والمقائدي الذي يطلقه المدو ومن هنا جاءت الهزيمة ، النكسة ،

ولقد أكد الباحثون أن المسلم ملتزمنى سبيل عقيدته ، يـــترخص كل شىء من أجلما ، ولا تقاس المعارك بحساب الحياة والموت والحوف والحسائر .

ولقد وفض المسلمون الاستلاب الحضارى، الذي يستهدف اقتلاعهم من تراهم الاسلامي وقيمهم القرآنية ، ويؤكد الاسلام ثقة المؤمنين بأنفسهم واستنفارهم لمقاومة الظلم والحسف بدلا من الحضوع له ، ولقد تبين، بوقائع التاريخ أنه من الصعوبة أن يقبل المسلمون سيطرة أي أمة عليهم وهم يملكون ذلك الراث العربض ومم لا يبيتون على العشم أزاء ما بجدونه من عمل النفريب والاستشراق على تزييف علما الراث وهدمه والتسلط عليه وبث السموم حوله ، وقد فشلت دعوى دعاة الانصبار التي رددها طة حسين وغيره من أن مصر ليست شرقية ولا عربية بل أنها غربية المقل و يجب أن نطل أوربية وكافت حركة اليقظة هي الرد الحقيق بل أنها غربية المقل و يجب أن نطل أوربية وكافت حركة اليقظة هي الرد الحقيق والكشف عن خطر النظرية الغربية والنظرية الماركسية على الشخصية الاسلامية والكشف عن خطر النظرية الغربية والنظرية الماركسية على الشخصية الاسلامية على كل متسلل يريد أن يبث سمومه بيننا .

### الإصالة الإسلامية : صيحة مدوية

أن الصيحة المدوية في أذان المسلمين اليوم هي الحفاظـ على الحصائص والذاتية فهى مفتاح العودة إلى الاصالة ، وعودة الحصارة الاسلاميه إلى العطاء ، ولقد تبين للسلمين كذب وضلال وفساد كل دعوة تدعوهم إلى الانصمار في الحضارة الناوية أو الثقافة العالمية أو الفكر الاعمى بحجة أن هذا هو منطلق التقدم ، ذلك أن احكل أمة أسلوب للتقدم والنهضة والمسلمون لا يملمكون كيانهم إلا إذا حافظوا على ذاتيتهم وكيانهم بل أن الذين يعلمون حصائص الامم والحضارات يؤكدون بأن الارض أن تبتى أرضا اسلاميه ، ويقول واحد منهم . إذا أردنا أن نخلد في هذه ألبلاد حضارتنا وثقافتنا وتدوم مدنيتنا ومنهاج حياتنا فلن يتحقق هذا إلا بأن ننقل بأمانة ونزامة مأثورماو تنامعن أسلافنا من ميراث إلى أجمالنا القادمة ، بل نجعل أجمالنا القادمة كذلك تصلح لحل هدده الأمانة بكل كفاءة وشعور لتتمكن هي كذلك بدورها من نقل هذه الامانة إلىما يعقبها من الاجيال . أنالذي يتوقف عايه حياة شعبَ من الشموب ويرجع إليه بقائه واستمراره على المعمورة هو عنايته باعداد جيل قاهم على مستوى بجعله كفوا للمحافظة على شخصيه . أما إذا انضهرت أمة في بو ثقه شخصية أخرى فإن معنى هــذا أنها فقدت خصائصها ، ومعناه أيضا أنها اندثرت وفنيت .

أن أعظم مهمة الآمة هي نقل تراثها الحضارة الى الآجيال القادمه وأن تستمر عملية نقل التراث هذه على الآجيال ، هذه الحقيقة يجب أن نقف بازائها موقف التقدير الكامل و مجعلها كالمنار أمام السفن العابرة في الحيط لتهتدى بها . وهذا هو مفهوم الاصالة الحق ومن حول هذا المعنى تذهأ مدرسة تصحيح المفاهيم وتحرير القيم فتسكشف زيف المفاهيم الوافدة وتحرير المصطلحات ، من النبعية والخضوع وتحرر مناهج التعلم العام والجامعي وما يلحق بها من عركز البحث العلمي من قيود التبعية الثقافية والتخلص من المصطلحات الاجنبية المعرة عن تصورات ومصالح التبعية الثقافية والتخلص من المصطلحات الاجنبية المعرة عن تصورات ومصالح

أجنبيه غربية عن كيان الآمة الاسلاميه وعقائدها ومصالحها مع تأكيد أهمية الالتزام بمصطاحات نابعة من عقائد الآمة وتاريخها وتراثها وجوهو فكرها وشخصيتها الاسلامية .

وفى مذا الاطار يجب الكشف عنزيف نظريات الافتصاد الغرب والماركسى وزيف القانون الوضعى وزيف مناهج الثقافة والتربيه والتعليم .

وعلينا أن نواجه تلك المحاولة الخطيرة الى ترمى إلى عول عالمنا المعاصر تحت اسم الفكر العربي أو التاريخ العربي، في محاولة لحجبه عن استعراديته المتصلة مثذ فجر الاسلام إلى اليوم فهناك اليوم من بحاول تفسير معارك حطين والقدس ودمياط والمنصورة وعين جالوت الى وقعت مع الصلبين والفرنجة والتتار على أنها معارك صراع عربي أوربي خلال العصور الوسطى وهو تصور خاطىء مصلل فإن هذه الحلات كلما قامت تحت اسم (الاسلام والغرب).

وهناك محاولات تفسر الناريخ على أنه مصرى أو عربى (اقليمى أوقومى) وهى محاولات مضلة فا كان لهذه الآمة الاسلامية إلا تأريخا واحداً متصلا، وإذا كانت ايدلوجيات الغرب ومفاهيم الديمقراطيمه والديرالية هى الى أوقعت المسلمين فى الديكبة واسلمت فلسطين للصهيونية العالميه فإن تجارب القومية العربية والماركسيه هى الى أثمرت ندكسة ٧-١٩، ومن ثم فان المسلمين قد عرفوا اليوم طريقهم الوحيد الذي يحقق لهم وجودهم وهو شرعتهم ونظامهم الربائى الجامع، أن محاولة فصل الدين عن السياسة وهى نظريه غربيه صنعها الغربيون للتحرد من سلطان السكنيسة وهم الذي فرضوها على العالم الاسلامي لعزل دينه عن مكان القيادة والتوجيه و ولسكنها لم تجد تقبلامن الشعوب المسلمة ولم تستطع أن تحقق المسامين ما يتطلعون إليه من عدالة وسماحة ورحة الاسلام وشريعته ونظام السكفيل بقنظيم المجتمعيات و تحريرها من الفساد والاضطراب والتمزق .

ولقدكان فصل الدين عن الدولة وإثارة دءوى القوميات والافلميات هى المفتاح الذىحقق الصهيونيه الوصول الىفلسطين وكانت الحلافه الاسلاميه والنظام الاسلامي هى الحاجز القوى أمام تحقيق هذا الهدف الحطير ، ولقد عرفت الآمه الاسلاميه أنه المنطيع أن تتقوقع فى الاقليميات والقوميات ولكن طريقها الحقيقى

الإسلامية الجامعة وأنه — كما تقول لومدند — أمام الوحف ألاسلامي لم تعد القومية العربية تتمتع بالتأثير الذي كانت عليه منذ عشرة أو عشرين عاماً عند ما كانت أي محاولة من المحاولات الوحدوية تثير حماس الجماهير من الرباط حتى بغداد. إن تجربة القومية العربية الحديثة التي قادها البعث والناصرية وقننها ميشيل عفلق وساطع الحصري قد فشلت وأن العرب الآن يتجهون إلى التجمع مع المسلمين تحت لحمال حدة والتضامن والآخاء الإسلامي وقد سقطت النجربة الماركسية الاشتراكية لأنها عجزت عن أن تحقق شيئاً.

أن تمايز الآمم وتبانيها \_ كما يقول الدكتور محمد محمد حسين \_ مقصود لذاته لانه هو الاصل في نمايز الامم ودفع بعضها ببعض وهو من سنن الله السكبرى ، وإذاكانت النظريات الرياضية والنجريبية واحدة لا تختلف باختلاف الآمم فإن النظريات السلوكية التي تقنن سلوك الفرد وسلوك الجماعة مختلفة متباينه تباين الامم ﴿ وَلُولًا دَفْعَ اللَّهِ النَّاسُ بِمُصْهُمْ بِيَمْضُ لَفُسُدَتَ الْأَرْضُ وَلُو شَاءَ اللَّهُ لَجُمُلُ النَّاسُ أمة واحدةولا يزالون مختلفين[لا من رحم ربك ولذلكخلقهم)و بتميز المسلون بالمقدار الدى يعتمدوا أفيه على قيمهم وعقيدتهم وطريق الانحاد هو نظم يحيل تعدادهم إلى جسم واحد إذااشتكي منه عضو تداعى لهسائر الجسدو من طريق الخالفة لغيرهم الذي يصوتهم من الدوبان والفناء في عيرهم وهذا واضحمن قولهتمالي ( وإن هذا صراطى مستقما فانبعره ولا تنبعوا السبل فنفرق بكم عن سبيله ) فالآية تدعو المسلمين إلى الآجتماع من طريق الاسلام من ناحية وينهاهم من ناحية أخرى عن انباع طرق غير المسلمين لانها تؤدى إلى تفرق إجماعتهم . ولقد انكشف المخطط الاستعارى الصهيون الذي يدبر لتمييع الطابع المميز لشحصية الأمة الاسلامية بمهيدا لامتصاصها . والتجديد صفة لحركة إسلامية يمـكن أن ترد جدته ليمود إلى صورته الصحيحة كما بدأ أولينني عنه ما شابه وخالطهما انحرف به عن الجادة والاصلاح هو تخليص المجتمع الإسلام الاسلام عااعتراه من تحلل أدى إلى تخلف المسلمين، هذا هر تجديد الإسلام وإصلاج المجتمع ، أما الحطر فهو تطويع الاسلام لاشكال الحصارة الغربية ومفاهيمها وتطوير المجتمع ليكون فى تهاية المطاف صورة من صور المجتمعات الغربية ، أن النظم الجمهورية والديمقراطية التي تبدو في ظاهرها تأييدا اسلطة الشموب في اختيار قادتها وزعامتها كانت تستهدف في حقيقتها سيطرة اليمود بالنحكم في اختيار أولياتهم لهذه القيادات والزعامات واستبعاد أعدائهم وخصومهم مذها بسيطرتهم على الرأى العام والانتخابات عن طريق السيطرة على

رموس الأموال ووسائل الأعلام ، هذا ومن ناحية أخرى فانعلينا أن نئق بأن جميع النظريات الوافدة التي ظهرت في البلاد الاسلامية هي مجموعة من النقائض حاولت أن تشكل بالمزج والتركيب نظرية ملفقة واضح منها التمحل والصناعة ولذلك فهي لم تستطع أن تثبت طويلا لأنها ضد طبائع الأشياء وضد الفطرة ، وستسقط هذه التلفيقات التي تجمع القومية والماركسية والثورة ، أو التي تجمع الوحدة والحرية والاشتراكية وليس هناك أصلح من الفظرة الاسلامية الأصيلة المجامعة ، لقد فشات عذه المسميات كلها في أن تعطى عطاء حقيقيا وكانت ميزة الاسلام أنه صنع وحدة الفكرة المجامعة التي تحول دون الصراع الفكري أو التموزق النفسي .

ولقد انتصر المسلمون في كل ممارك الغزو بالمعنى الاسلامي لا بالمعنى القومي وكل قضاياهم التي عالجوها بالمفهوم الوطنى أو الاقليمي أو القومي لم تحقق نجاجا يذكر ، ذلك أن المفهوم الاسلامي هو الذي احتوى المفول وحولهم إلى حماة للإسلام، في موقعة عين جالوت كات صيحة ، واسلاماه، وفي الحروب الصليبية برز عماد الدين زنسكي، ونور الدين محمود، وصلاح الدين والظاهر بيبرس، بل أن حركات التحرر من الاستمار فانها لم تنجح إلا عندما ارتكزت على الاسلام ويبدو ذلك واضحا في حرب التحرير الجزائرية وفي معركة العاشر من ومضان ويبدو ذلك واضحا في حرب التحرير الجزائرية وفي معركة العاشر من ومضان وكان قادة اليقظة والنهضة كام إسلامبون وكان غيرهم مشبوهون دائما، وكذلك كانت جمعية العلماء وابن ما دبس واريطة السنوسية والازهر الشريف والسلفيون في المغرب.

ويدرك اليهود وأفصارهم أن قضية فلسطين هي قضية إسلامية ولا بد أن تمود كذلك رغم كل ما يبذلونه لابقائها خارج دائرة الاسلام.

ومن هناكان حوص أعسدا. الاسلام على إبعاد قصية فلسطين عن الحل الإسلامي ، باعتباده الحطرالحةيقي الذي يحطم وجود الصهيوبية و برصفه الصخرة الشامخة التي تدمر فوقها كل المطامع والمؤامرات .

ولقد ترددت كتابات كثيرة تتحدث عن معضلة التحدى الذى يواجمه العمالم الاسلامى بين أصالته وعصريته وتلك مسألة يسيرة جد اليسر ، هو أن يلتمس منهج الإسلام الصحيح عندئذ يأخذ بآخر اكتشافات العلم ومعطيات العصر وإنجازات الصناعه والزراعة ليدبرها في دائرة مفهومه للحضارة الانسانية: عدلا ورحة وأخاء بشرياً وهو في نفس الوقت يحافظ على عناصر شخصيته ويبقى متمسكا بخدوره لا يفرط في شيء منها فيقيم النقدم على معناه الجامع مغنويا وهاديا ويهيء المجتمع ليسير على سنن الله وشريعته ويدعو الانسان المسلم على أن يفهم رسالته وأمانته في بناء المجتمع الرباني لا أن يخصع هذا المجتمع لاهواء الحضارة وسمومها وفسادها . إن رسالة الله الحق هي الاطار الذي يجب أن تتحرك فيه الأمم والمجتمعات والحضارات تحل حلاله وتحرم حرامه وتقيم حدوده وضوابطه حتى تستقيم على أمر الله وحتى يفتح الله لما بركاته من السهاء وتشهد اليشرية مرة أخرى منهج الله مطابقاً والمجتمع الوباني قائماً على وجه الارض يعز عزيزاً ويذل ذليلا وأنهم يرونه بعيداً ونرآه قريباً ه

### $(\lambda\lambda)$

# الذاتية إلات المنية

١ \_ تأصيل ذاتية الامة الاسلامية

٧ ــ الاسلام والغرب

### تاصيل ذانية الآمه الإسلاميه

لاريب أن أيرز معالم حركة اليقظة الإسلامية في مطلع الفرن الخيامس عشر هي محاولة التأصيل الواسعة التي تطرح نفسها بقوة في أفن الفيكر الإسلامي لنحوير الحقائق وتصحيح المفاهم وكشف الوبوف ودخص النظريات الباطلة وتقويض ذلك الخطط الاستشراق التبشري التغريبي المذي وسمته مؤسسات الغزو الثقافي في الجبهات التلاث: غربية وماركسية وصهيونية ولكل منها أهدداف وقضايا ووجهات نظر وكلها توجه إلى الإسلام يرسوله وتاريخه ولغته وتحاول أن تنال من د ذاتية الاسلام ، الخياصة المتميزة الني تختلف في جوهرها ومظهرها عن تفسيرات الاديان والايدلوجيات المتعددة .

وتصل حركة التأصيل اليوم إلى أبعاد مختلفة ، ولا تقف عند جال الاقتصاد والسياسة والاجتماع ، بل تتعدى ذلك إلى كل بحال من مجالات الحضاره والادب والتعليم والثقافة إلى أن تصل إلى فن المعمار أيضاً في سبيل إحياء أسلوب العمارة الاسلامية بعد أن طفت ظاهرة العمارة الغربية كجزء من خطة التغريب التي تهدف إلى تقبل الوافد في كل مجال دون تقدير لوجوه الحاجة والمنفعة والمظهر الجالى وهوية الشخصية العربية الاسلامية المتمسكة بتراثها الحربصة على وجودها الحالص .

ولقد كانت محاولة ضرب ذاتية الاسلام والآمة الاسلامية هدفاً قديما من أهداف الغزو والتغريب لصهر المسلمين وفسكرهم فى برئقة الفسكر الآبمى والوثنى والمسادى العالمي وكان جهاد الآبرار من أعلام الاسلام منصباً على الحفاظ على هذه الشخصية الاسلامية القاتمة على التوحيد الحالص أساسا والتي تختلف به وتقباين مع مختلف شخصيات الآمم الآخرى .

ولقد كانت محاولات الغرب في إعلاء حضارته الادعاء بأن هناك حضارة

واحدة ، وأن الحضارة الاسلامية جزء منها وقد ثبت فسادهذا الوأى تماما كذلك فقد حاول الغرب في صلف واستعلاء فرض منهج التاريخ على العالم قوامه التاريخ الغربي وعمد إلى تقسيم العصور التاريخية تقسيما مستمداً من ظروفه وأوضاعه فأذاع فكرة العصور الوسطى وحاول أن يعممها على البشرية كلما وتجساهل أن العالم الاسلامي إيان العصور الوسطى الاوربية المظلمة ظل ينشر الضياء والعلم على العالم ألف سنة كاملة ، وكذلك من أخطائهم تقسيم شعوب العالم إلى فئات وأجناس عليا وأحناس دنيا وقالوا إن تخلف الامم يرجع إلى أسباب عقلية وخصائص أصيلة في عقلية تلك الآمم وقد أثبت البحث العلمي المنزه من الاهواء أن تركيب الونجي الذي يعيش في أحراش أفريفيا واستعدادته الدهنية هي بنفس القدر ما ركب منها في عقل الرجلي الابيض الذي يعيش في نيويورك واسكن الفارق هو الادوات والعوامل والظروف الني أتاحت لاحدهما أن يممل وبنتج بينا وجزت بيئة الآخر أن تحقق له هذه الفرصة .

ولقد أحيت الحضارة الغربية مفهوم الاستعلاء العنصرى، والتفوق العرق، التبرر استعمارها واستعبادها للشعوب الآسيوية والافريقية وهى فهذا لم تخر عن مفهوم الإمبراطورية الرومانية القديم: روما ساره وما حولها من عبيد.

لقد أخذت الحضارة الغربية مفهوم العبودية القديم الذي عرفته حضارات الفرس والفراعنة والرومان وحاولت أن تضعه في صيغة براقة واسكما في أعماقها ما توال تنظر إلى الاجناس الملونة نظرة الاحتقار.

كا تنظر إلى ما سوى الفكر الغربي المادى الوثنى المستمد من الفسكر اليونانى والروماني نظرة انتفاص ، ولا تحاول أن تمكون منصفة فى نظرتها إليه أو إلى أهله مع أن الفمكر الإسلامي قدم لها تلك الارضية التي قامت عليها الحضارة الاوربية الحديثة وهو المنهج النجريي فضلا عن عطائه في مجال الاقتصاد والاجتماع والزبية وأما الغرب فإنه حجب عن المسلمين كل أسباب القوة في حضارته وعلومه ، بل إنه حجب عنهم تراثهم الذي سرقه من مكتبانهم ومساجدهم حتى لايستطيعون به أن يمدوا حضارتهم بما يمكنها من المطاء .

ولقد تعددت محاولات الغرب في حصار الفكر الإسلامي واحتوائه والعمل على هدمه وتزييف وجه الإسلام الناصع ، وتهم ذلك عن طريق :

أولا: أكاذب الاستشراق.

ثانياً: مؤمرات التبشير.

ثالثاً : محاولات التغريب .

رابعاً: دعاوى الحوار .

خامسا : مناورات الشعو بهة .

سادسا : بعث الفكر الوثني والباطني والأباحي القديم وترجمة الفكر الوافد والهدف من هذا تحقيق غايات واضحة منها :

۱ - محاولة هدم مشروعية الجهاد وتأويله تأويلا يخرج به عن طابعه الذى قام عليه الإسلام ، وهو مضى الجهاد إلى يوم القيامة وما يتصل بذلك من إعداد المسدين للقتال والمرابطة والناهب لكل محاولات الغزو .

٢ -- محاولة هدم ترابط الدين والدولة بدعوى أن الإسلام دين عبادى وإنكار طابع النظام الجامع المجتمع والدولة الذى قام عليه الاسلام وطبقه خلال أرحة عشر عاما .

محاولة انتفاص الشريمه الاسلامية واتهامها بأنها شريمة صحراوبة ،
 أو أنها جاءت لعصر أو لبيئة مختلفة انكاراً لربانية الشريعة وإنسانيتها وصلاحيها لحكل البيئات والعصور .

عاولة التشكيك في التاريخ الاسلاى وسيرة الرسول واللغة العربية الفصحى يقصد إثارة روح الانتفاض من أمل الاسلام لتاريخهم ودينهم والمتهم .

محاولة تصوير الاديان كلها على أنها منالفية وأن الخلافات التي بينها
 هى فى مسائل فرعية وأكاديمية وذلك الانتفاس ذاتية الاسلام وتفرده بخاصية
 التوحيد الخالص وتدكامل الدين والدولة.

٦ - محاولة تمزيق الوحدة الاسلامية بإثارة روح العصبيات ودعـــوات الاقلية والقومية وتفكيك الجماعة القائمة على أن الاسلام جنسية وأن كل أرض جما مسلم هى أرض إسلامية .

ولذلك ومن أجل هذا كله فإننا مدعون إلى تأصيل القيم العليا التي قدمها كنا هذا الدين الحق والتي مي أساس وجودنا ومقاومة الدعوات الصارة والهدامة وخاصة تلك التي تدعو إلى نبغ الماضي والتراث الاسلامي ، وإحياء الفللكور والتراث الوثني والجاهلي والفرعوني الذي قمني عليه الاسلام ، والتي تدعو إلى مهاجمة الشمر العربي والفصاحه العربية والخطابة بالدعوة إلى إحياء لغة وسطى و إحياء العاميات فإن هذه الدعوات ترمى إلى الفصل بين مستوى مقافة الأمة وبين مستوى بلاغة القرآن ولسنا ضد الانفتاح أو الافتباس ولكن على فاعدتنا الأساسية : وهي أن نمرض ذلك على قيمنا ومناهجنا فلا نقبل ما يعارضها وقد بين الباحثون المنصفون أن لكل دعوة من هذه الدعوات محاذيرها فإيما قد تؤدى إلى تقبل النواقص التي يشكو منها أهلها ويسعون لازالتها ، كذلك فان مناك خطر العمل على حجب التقافة الاسلامية عن طابعها المميز لها وعزلها والدعوة إلى ثقافة عربية حديثة مرتبطة بالفكر العربي مع تجاهل كرما يتصل بتاريخ ثلاثة عشر قرقًا ، أن الآخذ من الذير مقيد بشرطين : الأول أن لانأخذ المناهج ولمكن نأخذ الاساليب والثانى أن لا نتجاوز طوابعنا وأصالتنا ولقد كان ذلك شأن الأبرار من أسلافنا، فقد وفدت على البلاد الاسلامية دعوات ودعوات ولكنها لم تستطع أن تصهر الأصالة الاسلامية ، وقدد تميزت الثقافة الاسلامية بأنها لم تمرف التجزئة ولا الانشطارية ولا ذلك الانفصال بين المبادى والمعنوى ، وبين العلم والدين ، وبين الدنيا والآخرة ، وأن الفكر الاسلاىةادر على تجديد وضعه إذا أنحرف عن المهمج الصحيح ، بالعودة إلى المنابع . وهو مؤهل اليوم ِ . لحذه الغاية ، فالحضارة الاسلامية التي توقفت عن العطاء تعود مرة أخرى لتجدد شبابها بمفهوم القرآن والسنه وانتؤدى دورما فى دورة جديدة بعد أن إقد قدمت الإنسانية لمدة ألف عام شماع النور والايمان ، وكذلك فان الحضارة الاوربية تغرب بينما تشرق مفاهيم الاسلام ، وتلك حتمية الحضارة التي خرجت عن ( a 40 - 1 lke 18mkas)

الفطرة وعن سنن الله في السكون والتي انحرفت إلى المادية والاباحية وقد وصلت بتقدير الباحثين من أعلما إلى مرحلة التربية وإن تأخر بها السقوط "ممة .

والفكر الاسلامي المتجدد يفهم القانون الآساسي للحركة داخل إطار الثبات ويقيم قاعدة الموائمة بين القيم وبين الثبات والتعبير ، ولا يجرى وراء خداع صيحة التغيير المندفعة العشوائمية ، حتى لا يقضى على الجوهر الثابت ، ولو اتهم هذا الاسلوب بالجود أو المحافظة ذلك أنه من الحرص على الجوهر القائم الاصيل .

رالفكر الإسلامي المتجدد يؤمن بأن أي إصلاح اجتماعي لا يجدي بدون والالتزام الآخلاقي ، فلا بد أن يتمسك المسلمون بقيمهم المعنويه والروحية والآخلاق في مواجهه ارتفاع موجهه الاندفاع إلى الاستهلاك والترف واستعلاء الاستمتاع المادي فإن الحضارات لا يسقطها إلا الترف والتحلل من الآخلاق الحريمة والعصبية ، والظلم وبذلك سقطت حضارة اليونان والرومان والفرس بل إن من قاعدة النصر أن يتحول المجتمع من الآنانيه إلى الفيريه ومن الشراهة الى انكار الذات . ويتحتم لنقاذ الاقتصاد الاسلامي من برائن الرباحتى يظهر من هذا الاتم الذي حرمه الحق قبارك وتعالى ويمكر نفيير النظام القائم في المصارف الى نظام المشاركة في أرباح القروض.

وعلى المسلمين أن يحرروا مواريتهم الحضارية التي أفاء الله عليهم من الاحقاد والاطاع التي صبها عليهم أعدائهم وأن يدركوا أن طبيعة أعدائهم تدفعهم إلى أن يتآمروا علىالاسلام كي يقضوا عليه وقد سجل القرآن هذا المعنى ( ودكثيراً من أهل الكتاب لو يردونكم من إمد إيمانكم كفاراً حسداً من عند أنفسهم ).

وعلى الفكر الاسلامي أن يقاوم الموجه المادية الالحادية التي تشكر الايمان بالله الحالق وما يتصل بها من النفسير المادي المتاريخ وأن لا يحصر الانسان حياته في مسائل الميش المادي وجدها ، وهو المكلف محمل أمانة بناء المجتمع الرباني .

## الإسلام والغرب

حاول الغرب في رُحفة الاستماري على عالم الإسلام أن يحفق هدفا أساسيا عاش في أعماق النفس الغربية أكثرمن ثمانمائةعام حتى عبر عن ذلك اللورد اللينبي حين دخلت قوات الاحتلال سوريا بقواتة المشهورة : الآن انتهم الحروب الصليبية وذلك أن الغرب حين زحف ظلما وعدوانا للسيطرة على بيت المقدس تحت اسم الحروب الصليبية التي استمرت قرنين كاملين لم بستطع أن يحقق هدفه فيالسيطرة على بلاد الإسلام فقد عاش حياة المقاومة المتصلة من أمل البلاد حتى انتهى هذا الوجود إلى هزيمة كاملة اضطرت فلول المحار بين الصليبيين إلى العودة إلى بلادهم. ولم ثلبث موجة المد الإسلامي أن تعالت فاقتحم المثمانيون قارة أوربا ووصلوا إلى أسوار فينا مرتين وسيطروا على البلقان أربعة قرون كاملة ، كانت أبعد أثرًا وأعمق تأايراً في النفس الغربية حتى ضعفت القوة الإسلامية وجاءت الموجة الفربية للسيطرة على هذه البلاذ . ومن هنا فقد كان الهدف الآكبر للنفوذ الغربي: هو قطع الجـذور الاساسية لهذه القوة التي سيطرث على أوربا من ناحية آسيا الصغرى أربعة ترون ومن هنا لم يكن الاستمار العسكري والسياسي في نظر الغرب كافيا والحن كانت هناك محاور للقضاء على مقومات القوة والقدرة التي تمحمنهذا العالم الإسلامي من امتلاك إرادته مرة أخرى ، ومن هنا كانت محاولة التغريب والغزو الفكرى هي العمل الأساسي المذي يرمي إلى تجريد الاسلام من مقرماته الحقيقية التي تعطى أمته هذه القدرة على المقاومة والصمود والعودة إلى السيطرة مرة أخرى وهو ما أطلق عليه عبارة وحرب المكلمة، وهو العمل الذي حاو اته مؤسسات التبشر والاستشراق ، والتي استهدفت التركير على عوامل معينة منها تزييف مفهوم الجهاد في الاسلام ، وفصل الدين عن الدولة، والقضاء على النظام الاسلامي القائم على تطبيق الشريعة الاسلامية،وإثارةالشبهات-ول العقيدةوالقرآن والناريخ وألَّفة وسيرة الرسول الـكريم . وكانت حملية طرح مفاهم الفسكر الغربى فى أفق الفسكر الاسلامى وتوسيح دائرة اللغات الاجنبية وإحياء العاميات واستقدام المستشرةين وإرسال البعثات إلى الغرب كلها من العوامل والادوات التى تستهدف إقامة ، جيل ، و أجيال منأمل التبعية والحضوع لمفهوم الاسلام على أنه دين عبادى والاحتزاز بالبطولات والابجاد الغربية والتذكر اللهم الاسلامية والغض من قدر تاريح الاسلام.

ومن هنا بدأ ما أطلق عليه الممركة بين الشاطئين: الشرق والغرب خاصة ميراث الفلسفة المونانية والوثنية والمادية والفكر البشرى.

وكان اللقاء الغربي لعالم الشرق الاسلامي مختلفاً عن اللقاء الاسلامي لمالم الغرب فقد قدم المسلمون خلاصة تجاريهم وعلومهم في الاندلس وجزيرة صقلية دون ان يحجبوها عن أرادوها هذه الاصول التي أقام عليها الغرب حدارته الحديثة. أما الغرب فقد ادعى زمنا طويلا أنه لم يأخذمن المسلمين إلا العلسفة اليونانية وعمل خلال فترة النقائه بعالم الاسلام على أن يحجب عن المسلمين تطورات العلوم والتجارب كلها وأن لا يقدم للسلمين إلا أدوات الاستهلاك مع الجوانب الفاسدة من حضارته التي تنصل بالترف وأدوات الوينة والرفض والتحلل، بعد أن مهد لها بالقوانين الوضعية التي دمرت المجتمع الاسلامي وأصابته بالادواء. اقد حرص الغرب أن يقدم للسلمين شبهات الفلسفة وأن يجيى فيهم الفكر الباطني والوثني وشعر الماجنين ومؤلفات الاباحسة والافساد أمثال ألف ليلة والاغاني ورسائل إحوان الصفا.

يقول الفريد كانتول سميث : إن الغرب كان ولا يزال يخاف القوة الممنوية السكامنة في عالم الاسلام الذي تجمعه وحدة النوحيد الحالص ، يخاف هذه القوة ويخشاها ويعمل منذ سنوات بعيدة على سحقها والقضاء عليها وتمزيقها وبعث الحلاف والفرقة والصراع والحصومة والتناحر بين أجزائها . ولعل حماقة الغرب في مقاومة هذه القوة هو الذي دفعها على الالتقاء والتوحد والتجمع في كتلة واحدة. ويقول : لم يستطع الغربيون خلال هذه المدة الطويلة أن يكسبوا ود المسلمين بل حسلوا على شعور اجتماعي بالانتقاص عليه : هم ومن حاول أن يعنيهم داخل أرض الاسلام ، زاد هذه الكراهية قوة أن الغرب استعمل عمليات النبشير والتغريب والغزو الثقافي وسيئة للاذلال إلى جوار السيطرة الافتصادية والمالية :

وكان شعور القسوة والعنف والحقد والتعصب واضحا فى الغرب أزاء كل عاهو عربى واسلامى، وآية ذلك حرق المجلدات الاسلامية فى ساحات مدينة قرطبة وتجمع الغرب كله لاخراج المسلمين من أوربا: الفاتيكان وايطاليا والفرنجة والجرمان والسكوت. كل القوى تضافرت من ناحية الاندلس ام تضافرت من ناحية الاندلس ام تضافرت من ناحية الباقان، وجاء رجالهم ليقولوا: البوم انتهت الحروت الصليبية.

لقد حرص الغرب بمختلف الوسائل وزعزعة هذه المقائد وتحطيم القوة التي مكتنهم هن الحياة والمقاومة خلال أربعة عشر قرنا .

بل إن المؤرخين أثبتوا أن انتصار أوربا على المسلمين فى بلاط الشهداء لم يكن انتصاراً حقيقيا والكنه كان فى تقدر الباحثين بمثابة صدللحضارة الإسلامية من أن تدخل أور با سبعة قرون كاملة .

وقه أكد الباحثون الغربيون المصنفون حقيقين : حقيقة أن الغرب تعلم من المسلمين وأن الغرب لم يمترف بالجميل .

يقول هنشو المؤرح الإنجليزى: خرج الصليبيون من ديارهم لفتال المسلمين فاذا هم جلوس عند أقدامهم يأخذون عنهم أقانين العلم والمغرفة. وقد نهج أشباه الهمج من مقاتلة الصليبين عن مارأوا الكفار الذين ينكرون من الناحية اللاهوتية من من ديانتهم على حضارة دنيوية ترجح حضارتهم رجحانا لاتصح معه المقارنة بينهما.

وقال جيمس برستد: إن العصر الإسلامى فى أسبانيا كان أكر عامل من عوامل المدنية فى أوربا وأن انخذال المسلمين فى أسبانيا كان بمثابة إنخذال المدنية أمام الهمجية ولكن بدأ الغرب فى صوره غير المعرف بالجميل وغير المنصف الحقيقة العلميه أو التاريخية . وكان فى مفهوم القافته لا يرغب إلا فى السيطرة ولا يرى المدل والحرية إلا للجنس الابيض .

ويقول الاستاذ محمد بحيي الهاشمي معلقا على هذا العقوق :

إن انجلترا لانها كانت تعادى الانراك بحثت عن خصوم شرقيين لهم فلم نجد إلا الدوله الصفويينالتي كانت بينها وبين العثمانيين حررب اكتست بلباس الديين لان الصفريين شيعه أمامية العثمانيون فهم سنة حنفية، لذلك تر ددك السفراء بين الصفويين والانجليز واستعان بهم الصفويون على تنظيم جيوشهم فيما بعد : تقول جان بول رو فى كتاية الإسلام والغرب: كانت خريطة العالم الغربى رسم انذاك أوربا: أرض المسيحية يجب أن تبقى مسيحية بكاملها وأفريقيا أرض الاسلام يجب أن توضع تحت الحاية ولم تمكن الخرب فى استطالته وتعاليه يملك بعد الفكر الإسلامي إلا شفرات معطربة من الفكر اليهودى والمسيحى المضطرب والفكر الاغريقي الوثني .

وكانت اليهودية قد تأثرت كما يقول الاستاذ الهاشمى بالتضكير البابل القديم فالتوراة لم يمكن جميم إلا بعد موسى بنحو سبعائة عام واستفرق تأليفها وجعها زمنا متطاولا جدا تعرضت خلاله للزيادة والنقص والتغيير والتبديل وقال نولدك : أنه من العسير أن تجد جملة متكاملة في التوراة بما جاء عن موسى: إن التوراة لم تدون في عهده ولا في الحيل الذي رآه أما المسيحية فقد اهتمت بالانسان نفسه مفصولا عن المجتمع كما يقول ار نولد توني ، وقد فصلت أور با الدين عن الدولة تقيجة لتاريخ طويل من تجميز السكنيسة التي قرضت الظلم والتخاف باسم الدين فالجأنها إلى الايدلوجيات فادر با بالدين فسكراً بشريا ولقد أسلمت الشعوب المسيحية قيادتها إلى الايدلوجيات لأن الدين المسيحي لم يستطيع أن يمدها بالبناء الفسكرى الكامل الذي يستطيع أن يفسر الاوضاع الاجتماعية وأن يمنحها الأمل المنكري الكامل الذي يستطيع أن يفسر الاوضاع الاجتماعية وأن يمنحها الأمل والثال الاعلى في مستقبلها ولسكن في الاسلام الآء رغير ذلك ،

وهكذا بجد أن الغرب بمحسوله القليل واستعلائه يحاول السيطرة على العالم الاسلامى واحتوائه ويعمل أولا قبل كل شيء على محو شخصيته وذاتيته والعوامل التي تجمله متفردا بطابع خاص تحت اسم الدعوة الزائفة إلى وحسده الحضارة أو وحدة الثقافة وما هي في الحقيقة إلا السيطرة على ثقافة الإسلام والقضاء علمها.

يقول ولفرد كانتول سميت: لقد عجز الغرب عن نحويل تظرة الكراهية لمل نظرة تقدير ولذلك فقد ووجه بنظرة الحذر والشك من عالم الاسلام :

إن محاولة الغرب لدرانسة الفكر الاسلامى عن طريق الاستشراق ليست خالصه العلم ولكن من أجل أمرين :

(أولاً) معرفة النفس الإسلامية للسيطرة عليها من جوانب ضعفها .

(ثانياً) القضاء على المقومات التي تعطى هذه الآمة القدرة على المقاومة أو الوقوف كشخصية مستقلة غير قابلة للانصهار في الفكر الغربي العالمي أو الحضارة عالمية .

# الوقونف وجرالتغربيب

(19)

(١) تجربتان لتغريب الاسلام

(٢) محاولة تغريبية جديدة

# تجربتان لتغريب الإسلام

كانت تركيا هي و بؤرة ، التجربة التي حاولت قوى الغزو النقافي تقديمه وكانت تجربة تفريب تركيا عي النموذج التي حاولت قوى الغزو النقافي تقديمه للمالم الإسلامي للبلاد العربية وكانت حركة التغريب في مصر ضالعة في هذا ، محتفية أشدا حتفاء بهذه التجربة المسمومة بلأن خيوطها جيمها كانت مرتبطة. فدوركايم الذي كان أستاذ ضيا جوك آلب قائد النغريب في جامعة أنقرة هو الذي كان أستاذ طه حسين قائد النغريب في جامعة القاعرة وكانت الدعوة إلى الطوارنية في تركيا طه حسين قائد النغريب في جامعة القاعرة وكانت الدعوة إلى المروبة في مصر ، أو على الآقل الدعوة إلى التركية هي الدعوة إلى المصرية المفرغة من العروبة ومن الإسلام ، وفي تركيا كانت الدعوة إلى المروف اللاتينية أيضاً .

وجرى طه حسين على الدعوة إلى دراسة الفلسفة ومقارنات الآديان فى كلية الآداب على نفس النمط الذى كان يجرى فى كلية آداب جامعة استانبول، وكانت الدعوة إلى ترجمة آثار فولتير وروسو فى مصر هى نفس الدعوة فى تركيا وكذلك كان محاولة القول بأن الإسلام هو دين لاهوتى خاص بالمبادات هى الدعوة التى قادها طه حسين وعلى عبدالرازق فى مصر كا قادها مدحت وجاك آلب فى تركيا.

و يمكن القول بأن نفس النجرية تمت في إيران : تغريب تركيا ، تغريب لم إيران ، ويرد (ت - كويلويح في بحثه عن تفاعل الفكر الاسلامي بالفكر الغرب في إيران ، ويرد في إيران ) ذلك إلى مقام الأمبراطورية الصفوية في القرنين ١٦ ، ١٧ حيث بدأ النفكير الغربي يتسرب إلى داخل إيران الجديد ، هذا المصر الذي إنمزات فيه إبران عن عالم الناطقين بالمربية وباتخاذ المذهب الشيعي مذهب رسميا للايرانيين مما نتج عنه وقوع اصطدام بين الصفويين والمثمانيين ومن هنا بدأت عزلة إيران عن المجتمع الاسلامي واتسع نفوذ الغرب وكان بدأت عزلة إيران عن المجتمع الاسلامي واتسع نفوذ الغرب وكان

الصفويون وعلى الأخص عباس الاكبر يكرمون وفادة الاوربيين من رجال السياسة والمسكرية والتجارة والثقافة .

ونعتقد أن إيران قد سقطت فى هذه الفترة فى برائن النفوذ الغربى الدى أراد أن يحول دون وحدة العالم الاسلامى وأن يمزقه بالخلاف والصراع والحروب المتوالية على النحو الذى حدث بين تركيا وإيران .

مم جاءت المرحلة الثانية عند ما تولى رصا شاه بهلوى ( ١٩٢٦ – ١٩٤١) حيث بدأت عمليات التوسع فى إنشاء المدارس الإرسالية والتبشير، واتخاذ أسلوب النغريب والعلمانية وتغريب إبران على النحو الذى قام به كال أتا تووك فى تركيا وتصارعت قوى نفوذ الثقافات الآمريكية والإنجليزية وكانت الغلبة الثقافة الفرنسية وكان الفرنسيون قد فتحوا أول مدرسة لهم فى تبريز ١٨٣٩ وكانت المهامد الفرنسية هى الرائد الآول الذى أمد إيران بعلوم الغرب وأفكاره على حد تعبير كويلزنيح حيث لم تطل سيادة الثقافة الفرنسية بل برزت لها الثقافة الأمريكية وزادت حدة التنافس بين الثقافةيين بصفه ملحوظة بعد الحرب الآولى، وتحدث كويلزنيح عن البهائية وتفشيها فى إيران ومدى علاقاتها بالتفكير الغربي وقال لقد وجد بهاء الله فى الثقافة الغربية ما يلائم منطقه ويتفق مع مذهبه .

وتحدث عن مذه الحركة للملمانية وكيف قادها رضا بهلوى وباركها التعزيب لميران وكيف ألفى الحجاب وأشاع الرى الغربى ، ووضع قانون مدنى على غرار قانون نابليون وقرضت القيود على احتفالات الشيعة بشهر بحرم ففقد الناس حاستهم لهما وانصرفوا عنها .

وكان هدى أمثال صياكوك آلب من المفكرين هو المثل الآعلى المسيحى ، والمادى ، وفكر دوركايم و برجسون والقانون الوضمى السويسرى ، وهى محاولة للقضاء على الشريعة الاسلامية على مراحل وبخطوات ما كرة ، ولم تسكر هذه الحركة التي تهدف ظاهريا إلى التوفيق بين الدين والعلم إلا مسرحية فاشلة ذلك لان أول قاعدة تهدمها هي أن الاسلام ليس ديناً بمفهوم المسيحية في الغرب ولم يكن بينة و بين العلم أى ضراج ، وإن قضية الصراع بين الدين والعلم هي

فضية غريبة مسيحية محصة ، ولم يكن فى الاسلام فى الحقيقة رجل دين واسكن عالم دين والم تكن هناك حكومة بثوقراطية فى تاريخ الاسلام مطلفا على النحو الذى عرفته أوربا .

يقول عبد الحق عدنان: في هذا العصر ساد الفكر الغربي والفلسفة الوضعية الغربية بقوة الحسكومة وتحول الأمر فأصبح ( لا دينية نفرضها الإدارة) بمد أن كان حركة فكرية وقد عبر ( المستشرق حب ) عن هذا المعنى حين قال: ( أن تركيا أصبحت ضريحا الفلسفة الوضعية ).

ونحن نعلم أن حركة الاتحاد والترقى كانت ضالعة فى الفلسفة الوضعية مشتركة فى مقررات المحافل الماسونية وكلما تهدف إلى « لا دينية ، واضحة فى بناء المجتمع النركى الجديد القائم على أنقاض الحلافة الاسلامية والدولة الاسلامية الاولى فى تطبيق المتشريع الاسلامي .

يقول عن الحق عدنان: وقد شب جيل من الاتراك لم يتلق تعليا دينياتر عاه الدولة بل فرضت عليه الوضعية الغربيه بنفس العنف وعدم التسامح وحلت في تركيا ثقافة محل أخرى ، إنه خضوع كامل انتقافة الغرب ومن ثم لا يمكن أن نقول يتفاعل الثقافتين العربيه والاسلامية في تركيا في وقت من الاوقات .

وفرض الشاء ارادته على رجال الدين الذين وقفوا فى وجه (التغريب) والذى يسميه حركة التحرير . ونحن تعرف كيف تابع محمد رضا بهلوى خطوات التغريب وتوسع فيما على النحو الذى بلغته ثم كيف سقطت هذه المحاولة لآثها كانت ضد الفطرة وضد جذور الاسلام العميقة فى التربة ، وكذلك الامر فى تركيا للى عارضت على مدى خسين عاما تغريبها وعلافيها صوت الاسلام مرة أخرى .

أما في العالم العربي فإنه استطاع بالرغم من كل المحاولات والمؤامرات أن يحتفظ بذاتية الاسلامية لآنه هو الذي حمل رسالة القرآن ودعوة الإسلام منذ اليوم الآول ذلك لآن دعوة اليقظة الإسسلامية قد انطلقت في قوة على أثر سقوط الحلافة الاسلامية حاملة لواء تصحيح المفاهيم والسكشف عن الحقيقة الجوهرية التي حاول النفوذ الغربي والتغريب خداع المسلمين عنها وهي القول بأن الاسلام دين عبادي بعد أن

حجب شريعته عن التطبيق ونظامه الافتصادى واحل بدلا منها قانونا وضعيا ونظاما و رويا كا حجب نظام التربية الاسلامية حيث فرض نظامه العلمان على التربية والمجتمع .

ولقد واجمه التغريب البلاد العربية بالدعوة الاقليمية والقومية الغربية ، إلى جانب النظام العربي السياسي وخضعت البلاد العربية والاسلامية إلى حده التنظيات ولكنها لم يفعل بها ولم تستسلم لهما وسرعان ما تبين لها فساد حده الايدلوجيات وحجوها عرب محقيق أشواق النفس العربية الاسلامية التي صاغها القرآن وقاحت على التوحيد الحالص ولذلك فهي سرعان ما عرفت مدى الخطر الذي يهددها ومدى إبعاد المؤامرة التي فرضت عليها باسم اعتناق أساوب العيش الغربي .

وتسافطت كاوراق الحريف دعاوى التغريبيين في القول بحضارة البحر المتوسط وفرعونية مصر وتشكك المسلمون في دعاوى الربط بين جديد الغرب وقديم الإسلام، أو مفهوم العلمانية أو الماديه أو الفكر الو أنى في مجال العلوم الاجتماعية وغيرها أو تقبل الحضارة الغربية حلوها ومرها ، وتبين أن حاجة المسلمين هي للعلوم التجريبية وحدها وكان تدريس العلوم المدنية فى برامج المدارس فى مصر وتركيا واحداً وكلاهما يرمى إلى خلق ذهنية لادينية بتدريس دارون وفرويد ودوركايم وحجب مفهوم الاسلام وكانت الثقافة وكان التعليم يهدفان إلى إيجاد تمنائية ترمى إلى فرض مدنية الغرب على أساس مفاهيم الاسلام كدين وليس كحصارة وبذلك يتلاشى إزا. أسلوبالميش الغربي وكانت مناك دعوة مصيوهة تقول بالجمع بين حاضر الغرب وماضى الاسلام فان ذلك من شأنه أن يؤدى إلى ذوال الطابع الاسلامي شيئا فشيئا ازاء غلبة بريق المصر ومفاهيمه التي تعارض مفهوم الاسلام للصحيح ولقد استطاعت حركة اليقظة الاسلامية أن تقدم ميزانا أكبر حمقا وصدقا من مسذ الميزان وهو عرض الزاث القديم وعرض الحاجز المعاصر كلاهما على قاعدة الاسلام بمفهومه الجامع . منهج حياة ونظام مجتمع ، أما أخذ العلوم والفنون المادية بأرضيتها الغربية فآن ذلك من شأنه أن يزيل طابع الشخصية الاسلامية الذي مو الميزة الوحيدة للوجودا لاسلامي في الآمة ولابد من أن تأخذ العلوم فى أطار مفهومنا الاسلامى ولفتنا العربية أما الفنون المادية فعلينا أن تحافظ على مفهوم الاسلام للفنون والآداب وهو بقوم على أساس مشولية الإنسان والتزامه الاخلاق وعلى أساس مفهوم النقدم الجامع بين المادى والمعنوى وعلى أساس مفهوم النقدم الجامع بين المادى والمعنوى وعلى أساس أسبقية أخلاقه الفن على جمالية .

ولقد كانت المحاولة فى تركيا كما صورها (عبد الحق هدنان )فيحثة :لقدكانت عجربة تفاعل الفكر الاسلامى والغربى فى تركيا جد قاسية فقد كانت وراءها قوى تردف الى محو صفحة الاسلام من الفكر والمجتمع جميعا وكانت طوابع العلمانية واضحة فى فرض نفوذها على كل مجالات التقافة والتعلم جميعا .

### محاولة تغريبية جديدة

### ( القضاء على تميز الإسلام بذانيته الواضحة )

هناك عاولة تغريبية جديدة تظهر في أفقالجتمعات الإسلامية ترى إلى القضاء على يميز الإسلام بذائيته الواضحة عجة أن مذا التمير من شأنه أن يحول دون قيام وحـــدة الاديان أو قيام ما يطلق عليه الحضارة الـكونية ، ومن هنا فإن بعض الجاعات التي ظهرت في نظاق الحوار تتجه إلى فرض مناهج فيالتعلم تطااب بتصحيح كثب التاريخ العربى والإسلامي وحذف صفحات الصراع بين الغرب والإسلام بحجة أن هذه الصفحات تعمل طابع التعصب وهي بذلك تحول دون إقامة تفاهم أفضل ، كذلك فإن هذه المحاولة تمتد لتفرض على مجموعات المسلمين المقيمة في الغرب أسلوب خاص في التوجيه يحول دون بروز طابع الإسلام في هذه الجاعات ويرمي إلى تومين مفاهيمها الإسلامية وذلك على طربق صهرها فى مجتمعات الغرب ونحن نؤمن بأن هدف إنامة تفاهم أفضل بين الإسلاموالغرب إنما يكون بتصحيح أخطاء الغرب نفسه التي توخر بها كثب الناريخ الغ ف والتي تنتقص دور المسلمين في بناء الحضارة الإنسانية ، وكذلك اعلاء العنصر الغربي واللون الابيص وعدم الاعتراف بذاتيةالفسكر الاسلامى وطابعه المميز المستمد من القرآن الكريم واستقلاليةمفهومهالواضح الجامعالذي يختلف عنمفهومالغربى الفكر الغربي وخاصة في بجال التوحيد الخالص والتكامل الجمامع بين الروح والمادة .

#### ونجن أساساً وقبل استعراض مختلف نقاط البحث نؤمن :

(أولا) بأر الحلاف بين الاسلام وتفسيرات الآديان واسع وعميق وفى مسائل أساسية وجذرية وخاسة بالنسبة للسيحية (الصلب والتثليث والحطيئة) وأن محاولة توحيد الآديان محاولة قديمة وباطلة ، وهي من أهداف

الماسونية (وقدنقلتها إلى البهائية) لتمييع مفهوم الدين الحق والتوحيد الحالص، وليس في مفهوم الاسلام نقسه توحيد الآديان وإنما فيه تساندها على مقاومة الالحاد والآباحية المذاهب المادية وكشف الاعتقاد بوحدة الله تبارك وتعالى والتقاء الانسانية على الحير والآخاء.

(ثانياً) إن الاسلام يتميز بذانيته الحاصة (من حيث أنه دين سماوى له كتابه الموثق) الحافظ لمفهوم الصحيح من النوحيد الخالص وتكامل الانسان: روحاً ومادة ، في هواجهة التفسرات التي اتصلت بالاديان الاخرى و بما أصاب كتبها المنزلة من تحريف ، فالاسلام يؤمن بأن وسالة الله إلى البشيرية واحدة ، ولكن أصحاب الاديان غيروا وبدلوا وأن المفاهيم القائمة الآن والكنب التي في أيدى الناس يختلف عن الدين المنزل على موسى وعيسى ومن هنا فإن الاسلام وحده الآن هو الذي يمثل المفهوم الحقيق لدين الله الحق ، ولذلك فإن أي محاولة للاغضاء عن هذا المفهوم ، أو حجبه ، أو تغييره هي محاولة لاصاعة هذا التميز التي الذي عرف به الاسلام والذي يجب أن يكون قائما في وحه محاولات التغبير التي فرضت هلى الاديان والكتب السبارية ، وليكون قادراً على المطاء الحقيق للبشرية فرضت هلى الاديان والكتب السبارية ، وليكون قادراً على المطاء الحقيق للبشرية فرضت هلى الاديان والكتب السبارية ، وليكون قادراً على المطاء الحقيق للبشرية فرضت هلى الاديان والكتب السبارية ، وليكون قادراً على المطاء الحقيق للبشرية للسلام على غير مفهومه الاصيل : منهج حياة في نظام مجتمع وكل محاولة باطلة وقد حاول من قبل على عبد الرازق وغيره ورفضها المجتمع الاسلامى .

(ثالثا) أن الغرب قد واجه الاسلام منذ نزول دعوته وإلى اليوم مواجهة عنيفة قائمة على الكراهية والتعصب، وقد مرت هذه المواجهة بمراحل مختلفة، كان الغرب فيها هو البادى، بالعدوان وما حادث بيت المقدس فى الحرب الصليبية الآولى وقتل ٧٠ ألف مسلم فى يوم واحد ببعيد حتى وصف المؤرخون خيل الصليبين وهى تخوض فى الهم إلى ركبها، فهل يمكن فى مفهوم الحوار أو التقارب أن تختفى هذه الصورة من التاريخ الاسلامى، بينها أن المسلون فى حالة استعادتهم المبيت المقدس على أيدى صلاح الدين كانوا غاية فى السماحة والرحمة، أن بعض المبيت المقدس على أيدى صلاح الدين كانوا غاية فى السماحة والرحمة، أن بعض

أهل الفتيا طلب من صلاح الدين المعاملة بالمثل فرفض صلاح الدين هذا الرأى وأصر على أن يكون موقف الاسلام سمحاً كريماً .

هذا الموقف يعطى صورة سماحة الاسلام ويعطى فى نفس الوقت صورة التمصب الغربي فسكيف يمكن إزالة هذه الصورة من كتب التاريخ في تلك المحاولة التي تريد جماعة ( الاسلام والغرب ) القيام بها .

إن الوحدة العالمية التى تدعو إليها اليونسكو هي محاولة باطلة حاولتها الحضاوة الغربية وحاولتها الماركسية وتحمل الصهتونية لواء الهدعوة إلى مثل هذه الوحدة تحاول أن تخضع العالم كله لهما ، ويتساءل الدكتور هنريك رالف في كتابه الالسانية والوطن : هو بجدر بالآمم الضعيفة المهضومة الحقوق أن تأخذ بالنزعة الانسانية وتضحى بالنزعة الوطنية وهل تفكر في سعادة الانسانية قبل أن تفكر في سعادتها ويرى هنريك راف : إن النزعة الانسانية بجب ألا تمتنقها إلا الآمم القوية أما الآمم الضعيفة فإن لم تتمسك بوطنيتها إعتدت عليها الآمم القوية ويرى هنريك راف إن أنصار السياسة العالمية إنما يروجون لمصالحهم الحالصة رغبة في الاستمرار على بسط نفوذهم وسيادتهم على الآمم المهضومة الحقوق ويرى كثير من الباحثين : أن محاولة الغرب في توحيد البشر إنما يعنى صبغهم بالصبغة الآوربية وطبعهم بطابعها وما دام الغرب يؤمن أن ليس الانسان في مجموعة سبد تخليفة وإنما الانسان الآبيض وحده ، هذا الانسان الابيض الذي ندب لتطهير الارض وحابة الحضارة فإنه لا سبيل إلى هذه الوحدة

هذا إجمال عام نقدمه بين يدى التفصيلات حول هذا الموضوع :

أولاً : فكرة الحضارة السكونية : قامعه فكرة اليونسكو منذ ظهورها على السلس إلفاء فسكرة القوميات وإعلاء مايسمى الحضارة العالمية والحضارة الكونية وهى محاولة القضاء على مقومات الامم وصهرها فى البوتقة الاعية وآية ذلك أن اصدر اليونسكو كتابا حنهما تحت عنوان و الاديان الحية ، الذى قدم به أكثر من عشرين دينا بشريا وأدخل فيها الاسلام كدين من هذه الاديان دون تفرقة بين الاديان العهاوية المنزلة وبين الاديان الوضعية كالبوذية والسكونة شيوسية

وذلك من قبيل التمويه على المتقف المستثنير ورغبة فى مدم الفوارق بين الآديان المنزلة وبينالاديان الوضعية وبينالاديانوبين الإسلام، وهى محاولة تحقق هدفا للصهيونية العالمية التي ترى إلى ازالة التميز الواضح الذى عرف به الاسلام بوصفه رسالة التوحيد الحالص.

ومذا الحدف هو الأساس الذي ترمى إليه فكرة و الحوار و ، التي نبتت في الحقيقة من خلال تلك المشاعر المتصاعدة في الغرب والتي ترمى إلى اكتشاف الاسلام بوصفه دينا متميزا بمفهوم التوحيد الخالص، والمحاولة ترمى إلى استخلاص بعض التصريحات من علماء المسلمين ترمى إلى القول بأن الإسلام لا يختلف عنه المسيحية إلا في مسائل جزئية أو الحصول على كتابات تصف تقدير الاسلام لسيدنا عيسى عليه السلام دون أن يحصل المسلمون على كتابات مماثلة عن سيدفا محد لحذا المدف الخطير.

وتستخدم هذه المكتابات ف مجال الحوار لافناع الغربيين بأنه ليس ممة قوارق كبيرة بين المسيحية الى يعتنقونها والاسلام الذي يتطلعون إليه .

ومن ثم تجىء الخطوة النالية الجزئية التي ترمى إلى تغيير كنب الناريخ الاسلامي لرفع العلامات المميزة في الحلاف بين الاسلام والفرب وكلها خلافات بدأت من اقتحام الغربيين للعالم الاسلامي في الحروب الصابية في المشرق وحروب الفرنجة في المغرب مم حروب الاستعار الغرب الذي قبل أن بها انتهت الحروب الصلبية كما صرح اللورد اللنبي والتي مكنت الغرب من امتلاك نفوذ سياسي وعسكري مم نفوذ اقتصادي على أغلب بلاد العالم الاسلامي من اندوليسا شرقا إلى المغرب المرد غربا.

ثانياً: تغريب مفاهيم الاسلام: لقد كانت محاولة النفوذ الاجني هادفه اساساً إلى ، تغريب ، مفاهيم الاسلام وإخراجها من أصولها وذلك بالدعوة التي حل لوائها القادباني في الهند والبهاء في فارس وهي الاساد مفهوم الجهاد في الاسلام وتصويره على أنه حرب وقتال ومن ثم تعالت الدعوة إلى التحسول من الجهاد الاصغر إلى الجهاد الاكر، ثم توالت الحاولات لتفسير أى الجهاد في القرآن تفسيراً محرفا ، وإلى حجب آيات الجهاد في بغض البلاد المستعمرة كالهند والجزائر (م ٢١ م ١١ مـ المد الاسلام)

وذلك في محياولة الاحتواء الآسس التي قام عليها الاستلام وقد جاءت محاولة اليونسكو لتحرير كتب التاريخ الاسلامي من هذه الجوالب .

وذلك فى طريق المخطط المستمر الذى قام به الاستشراق والتبشير الذى يرمى إلى تغيير توجيه التاريخ الاسلامى بحجب صورة العلاقة الحقيقية وتغطية المؤامرة التي قام بها الغرب والتي واجه بها الامة الاسلامية بالحديد والنار وقاتل وحذب وسجن وتفى كل المجاهدين الذين قاوموا تفوذه ، وهى محاولة ظالمة ترمى إلى حجب المؤامرة التي قام الفسسرب بها باجتياح بلاد المسلمين والقضاء على وجوده .

ومى فى الحقيقة خطوة على محاولة تجريد الاسلام من مفهومه الصحيح على المتداد التاريخ ومى خيط جديد على طريق البهائية والقاديانية، ومحاولات الماسوئية في سدبيل فرض مفهوم الحضارة العالمية أو الدين العالم. الذى تظهره الرسالة بوضوج تحت اسم و الحضارة السكوئية ، وهو مفهوم فاسد يرمى إلى القضاء على مفهوم الحضارة الاسلامية والفكر الاسلامى اللذين يتميزان بذاتية خاصة .

ونحن نعتقد أن هذه المحاولة هي مرحلة جديدة على طريق الاستشراق تنتقل من اختبار السكتب والمناهج المسمومة التي تفرض للدراسة في المدارس والجامعات في البلاد الاسلامية الى ترجيه وجهة التاريخ الاسلامي الذي يرمى الى بناء شخصية الإنسان المسلم والعربي ليسكون واثقاً من عظمة تاريخ أمة وحضارتها ومنهجها الاصيل نحو انتقاص أعظم صفحاته وأقوى معالمه .

عالثاً: التعصب في كتب الغرب: لأن كانت مناك مجاولة لمراجعة كتب التاريخ فإن مذه انحاولة بحب أن تجرى في كتب التاريخ الغرب فيا يتصل بعالم الاسلام لإزالة ملامح التعصب والاهواء التي تجعل كتاب الغرب يتنقصون الحضارة العالمية، وينكرون أثرها على الحضارة العالمية.

وكذلك فإن مناك تلك الفرية التى تقول بأن العالم كله قد مر بالعصور الوسطى مع أن هذه العصور الوسطى كانت هى سمة الغرب وجده الذى سقط فى ظلمات هذه القرون مدة ألف قرن كاملة من سقوط روما الى عصر النهضة ، بينا لم يعرف عالم الاسلام هذه القرون الوسطى التى كانت فى المشرق عصور نور

ونهضة وحضارة حيث أشرقت شمس الاسلام على العالم كله واتسعت حلقاتها من حدود الصين الى حدود فرنسا .

كذلك فإن كتب التاريخ الغربي تحفل بذلك الاستعلاء بالعنصر والهم : الإنسان الأبيض خالق الحضارة الذي لا يهرم ، في مواجهة الإنسان الملون المتخلف الذي يخب أن يظل حاصما ومستعمراً والذي لا حق له في امتلاك مواردة أو السيطرة على مقدراته .

ومن ذلك الاستعلاه ، أن كتب التاريخ تعتبر الغرب وأوربا هي مركز السكون وأن العالم يمتد من شرقها ومن غربها ومن هنا ظهرت كلبات الشرق الأوسط والآدني والآقصي بالنسبة للغرب ومن ذلك إعتقادهم أن الحصارة بدأت في الغرب وانتهت إلى الغرب وأن ما بين ذلك لاحساب له وإذا كان هناك اعتراف بالحضارة الاسلامية فلانها جزء من حضارة الفرب بينها الحضارة الاسلامية نتاج وسالة الاسلام ولها طابعها المتميز المختلف عن الحضارة الرومانيه والحضارة الحديثة ، وهي تتميز في ذلك بمفهوم التوحيد الحدالص والعدل والرحمة والاخاء الانسائي .

كل هذه العوامل وغيرها كثير تمتلىء بها كتب التاريخ الغربي وهي العوامل الحقيقية التي تحول دون التقاء عالم الاسلام والغرب ، كذلك فإن عالم الغرب ما زال ينظر إلى عالم الاسلام على أنه عالم أمتخلف ، وهو يفرض قيوداً كثيرة على انتقال العلم والتكنولوجيا إليه مع أنه واضع المنهج العلمي التجربي في الاساس ، وما زال يفرض على عالم الاسلام جماعات متعددة من جمعيات التبشير التي تدفع لها الدول الاوربية عشرات الملايين من الجنيهات لاخراج المسلمين من دينهم وكذلك هناك محاولات الاستشراق في تزييف مفاهيم الاسلام وتاريخه ولغته وقيمه عن طريق طرح عشرات من الشبهات وفرض عديد من المناهج والايدلوجيات التي ترمي إلى تفصير الناريخ تفسيراً مادياً ، والتي تفرى شبابنا بدعوات إلى الماركسية والوجودية والفرويدية وكاما نظريات وفرضيات تقبل المناقشة وليست علما مقرراً .

وابعاً: إحتواء المجتمعات الإسلامية في الغرب أما الامر الحطير فهو تلك المحاولة لا حتواء المجتمعات الاسلامية في الغرب فقد تعمد مخططات التغريب إلى توجيه المسلمين بمفاهم ترمى إلى تذليلهم للمجتمع الغربي والانصهار فيه و ليس انتكوين عجتمعهم الحاص القائم على مفاهيمهم الاسلامية الصحيحة التي تحاول أن تقدم له الغربيين ذلك النموج الجديد الذي تتطلع إلى النظر إليه والذي يمكن أن يقدم له صورة كريمة للمجتمع الاسلامي مطبقاً شريعة الاسلام، وهذا جزء من خطة حجب صورة الاسلام الحقيقة عن الغربيين وهي تدكملة لمحاولة القضاء على ذلك التصور الذي يكشف عن تميز الاسلام بمفاهيمه وقيعة: التوحيد والعدل والآخاء الانساني عن تطبيقات الاديان الإخرى.

فالطوائف الاسلامية الموجودة الآن فى أوربا تستطيع إذا سمح لهما بإقامة مجتمعاتها الحاصة على أساس التطبيق الاسلامى الصحيح للاسلام أن تـكون عوذجا كريما يستطيع الانسان الغرب – الذي يعيش اليوم حياة القلق والغربة والتمزق تتيجة لمفاهيم الوثنية والمادية والوجودية – يستطيع أن يرى كرامة المجتمع الاسلامى وسلامة وسلامته وسماحته.

ولذلك فان المحاولة التي يقوم بها و الحوار ، من خلال جماعة الاسلام والغرب محاول أن توجه هذه المجتمعات لصهرها في أنون الحضارة الغربية وحتى لا تتمكن من إراز ذاتيتها الاسلامية الحاصة .

خامسا. إذا كانت النية صادقة وإذا كانت مناكنية حقيقية في الغرب لاقامة تفاهم أفضل مع عالم الاسلام فان الوسيلة إلى ذلك واضحة نعم: فاذا كان الغرب حفيا بأن يقيم علاقات طبيه مع عالم الاسلام فان عليه أن يوقف أو لا حملات النبشير المنبة في جميع بقاع العالم الاسلامي وخاصة في أفريقيا وجنوب شرق آسيا وتلك التي تعمل في الحفاء في عشرات من الجامعات والمعاهد المبثوثة في العالم الاسلامي والتي تحاول أن تخرج أولياء المثقافات الغربية ، وأن عايهم أن ينظروا إلى عالم الاسلام على أنه عالم له عقيدته وفكره ومفاهيمه التي استمدها من رسالة الاسلام والتي تختاف كئيرا عن الفكر الغربي بشقيه ، وذلك حقهم في أن يقدموا الاسلام والتي تختاف كئيرا عن الفكر الغربي بشقيه ، وذلك حقهم في أن يقدموا

تظامهم ومنهجهم ، ما داموا يؤمنون بالآخا. البشرى ويقبلون التعاون العالمى مع الحضارة الغربيه بتقديم الخامات وما تخرجه أرضهم من معطيات كالبترول والمعادن خان من حقهم إقامة بهتدمهم ، فاذا اعترف الغرب وعمل له وأزال تلك المحاولات المكشوفة والمستورة لتغريب عالم الاسلام فان ذلك يكون هو العمل الصخيح على طريق التقارب بين الحضارتين الاسلامية والغربيه .

ولا يمكن أن يكون التاريخ ذو آفاق عالميه أو يدخل في عهد كون إلا إذا تخلى الغرب عن استعلائه ومفاهيمه المتحيزة ولا ريب أن أخطاء التاريمخ الحائلة دون الالتقاء بين الاسلام والغرب ناتجة من تحيز الغرب وتمصيه في استعلائه والاغضاء عن وزن القيم الاسلامية بالميزان الصحيح المبرأ من الحوى والغرض وأن من أخطر ما يدعى اليه المسلمون ما يسمونه لا محة (الموثوقات الجاهزة) التي يشترك فيها رجال الدين من كل ملة وأصحاب المقائد واللادينيين فان هؤلاء لا يقدرون مفهوم الاسلام كمنهج حياة ونظام مجتمع حق قدره وغاية ما يرونه أنه دين عبادى لا هوتى وهو أمر يججب جوانب كثيرة من معطيات الاسلام الحقيقية.



# (۲۰) قضهاسا مسشارة

- (١) قضية الانقطاع الحضارى
- (٢) وثيقة لويس التاسع عشر
- (٣) تحديات في وجه الثمليم والتربية الثقافية
  - (٤) مراجعات حول مادة أسلام
  - (٥)متى يعود الادب العربي إلى أصالته

#### قضية الانقطاع الحضارى

تجرى محاولة خطيرة ترمى إلى رد العالم الإسلامى إلى كيان وهمى قديم ، وإعطائه الاستمرار التاريخي تحت إسم: حضارة السبعة آلاف سنة الفرعونية والهنينينة والهندية وتجرى محاولة لإحياء هذه الحضارات الفدعة.

والحق أن هذه الدعرة تتجاوز حقيقة تاريخية أكدها المؤرخون المنصفون، وهى أن الإسلام بظهوره وانتشاره قد قطع العلاقة بين الآمة الإسلامية وبين هذا التاريخ الوثني القديم. وكل ما يتصل به من لغات وأديان وحضارات . ولقد قرر الباحثون الثقات بأن الإسلام كان عامل التضحيح الحضارى مع هذه الحضارات القديمة ، وبين الآمة الى دخلت بعد ذلك في الإسلام.

استمرار الحنيفية السمحاء : دين إبراهيم

والوافع أن الاستمرارية الموهومة التي يحاولون جمع خيوطها ايست هي استمرارية الفرعونية أو الفينيقية أو غيرها ، وإنما هي استمراريه (الحنيفية الابراهيمية) التي بدأت بها الدعوة الى التوحيد ، والتي كانت رسالة محمد التي ختاما لها ، وانقطاعية هما سواها ، هذه الانقطاعية الواضحة في تاريخ البلاد العربية كلها منذ جاء الإسلام ، وبعد ألف سنة من اليونانية والرومانية الوائنية .

لفد كان الاسلام مو الحط الفاصل اللحاسم فى تاريخ الانسانية ، فقد قطع الامتداد الفكرى والاجتهاءى والثقافى بين ما قبل الاسلام وما بعده ، قطمة عن العرب أولا ثم فى كل مكان ذهب الية ، وقد ذهب الاسلام الى كل مكان وأثر فى جميع النحل رالانطار . قطع امتداد الوثنية فى العالم كله من ناحية العقائد والملل، وقطع امتداد العبودية فى العالم كله من ناحية الحضارات والآمم فقضى على استرقاق العبيد فى حضارات الراهمة والفرس والفراعنة والرومان و وقضى على قيصر وكسرى جميعاً .

وبعد ، فاذا تمني العودة الى ما قبل الاسلام: هل هي بمكنة؟ وما هو مفهومها؟

أن الباحثين الذين حملوا لوا. الدعوة إلى الفرعوئيه أو الفينيقية أو غيرها ، لم يحدوا أى خيوط يمكن أن تشكل ترائما أو لغة أو ثقافة أو و فلسكلورا ، كما يقولون .

بل تبين لهم أن كل الحصارات البابلية والاشوريه وغيرها هي حضارات عربية حنيفية الآصل، وقد كشف الابحاث عن زيف ادعاء ما حاوله التغريب والاستشراق بالتفرقة بين الفراعنة والعرب، أو الفينيقيين والعرب، وذلك في سبيل تمزيق المسلمين إلى أمم وعناصر، وكشفت الابحاث الجادة عن زيف مذو الاحر، ونزلوا وتبين أن المصريين الأولين وفدوا من بلاد العرب وعبروا البحر الاحر، ونزلوا عند حدود الحبشة ثم تدرجوا إلى أن هبطوا وادى النيل، وأسسوا دولتهم، وقد أحصى المرحوم الاثرى الدكبير أحمد كال باشا ما يزيد عن لخسة آلاف كلمة متصلة الجذور بين العربية والفرعونية.

وما يقال عن الفراعنة يقال عن الاشوربين والبابليين والفينيقيين ، فهم جميعا موجات خرجت من الجزيرة العربية وإنماعت فى هذه المنطقة المندة من العراق إلى الشام إلى مصر إلى افريقيا ، وأن هذه الموجات توالت فىخلال فترات طويلة من القرون المتوالية قبل الاسلام ، وكانت ممهدة للموجة الاسلامية الضخمة التى حلت لواء الاسلام والتى وجدت \_ عندما تحددت \_ جذورا لها فى هذه المنطقة .

#### الإسلام حول مجرى النار يخ :

أما الانقطاع الناريخي بينماقبل الاسلام وبين عصر الاسلام فإن أمره واضح ويعترف به حتى من هو أشد المؤرخين الاوربيين تعصبا فإن ( منرى بيرين ) مؤلف كتاب ( محمد حلى الله عليه وسلم حو وشارلمان ) يقرر : وأن الاسلام هو القوة الهائلة التي حولت مجرى الناريخ الاوربي، وأن العصر الوسيط والنهضة الحديثة ، ثمرتان من ثمار الاسلام ، وأن ما يقال من أن سقوط الامراطورية الرومانية هو العامل المؤدى إلى هذا التحول في الناريخ هو قول خاطي ، فأن هذه الشموب كانت من هو ان الشأن ، وضيق الحياة ، إلى دوجة تجعلها تنظر إلى الرومان

نظرة العبيد إلى السادة ، فما كان يخطر لها - بل ما كانت ترغب أبداً - فى أن نناوى. روما وتقطى عليها ، .

أما المسلون فكانوا يعتقدون أنهم أرقى واسمى من الرومان فى جميع أساليب الحياة ، ولا سيا من الناحية الدينية التى كانت مبعث قوتهم ومصدر تربيتهم ، فلم يحجموا عن منازلة الرومان ليقضوا عن سطوتهم وسيادتهم ولقد ظلت الدولة الرومانية قائمة و ظلت حضارتها باقية ، بعد أن اجتاد (الوندال) حدودها واستقروا فى نواحيها ، وكل ما حدث أن انتقل مركزها الرئيسي من روما إلى بيرنطة والقسطنطينية ، وأصاب حياتها العقلية والمادية شيء من الركود والفساد .

ولسكن لم تسكد تهب ( ثورة الاسلام ) وتسير ركائبه إلى أراضي اليونان ، حتى تلاشى ما كان لهم من المعالم والآثار ، وقامت دول جديدة وظهرت حضارة جديدة ، حاصرت أوربا من الشرق والجنوب والغرب ، بعد فتح الاندلس ، فاضطرت ملوكها إلى أن يوجهوا أنظارهم إلى الجزء الشهالى من أوربا حيث قامت المعارك التي كتبت تاريخ أووبا في العصر الوسيط ، وأبان العصر الحديث .

أما الجزء الجنوبي من أوريا فلم تقع فيه ـ فى تلك المهود ـ معارك الا معركة ( بواتيه ) التيانتصر فيها شارل مارتل على جيش الاندلس بالخيانة والغدر لابالقوة والبأس.

فلولا ظهور الاسلام لظلت الامراطورية الرومانية قائمة، وأن انتقل مركزها من الغرب الى الشرق، ولظل البحر الابيض المتوسط بحرا رومانيا بل قد سمى فترة بحر الروم ب ولما قامت الثورات القومية التى خلقت أوربا الحديثة والثورات الفكرية التى تمخضت عنها الحصارة الراهنة .

وحكذا نجد أن الإسلام قد غير العالم كله .

لقد فتح الاسلام —حين جاء للبشرية ، منحيث ، عالمية ،الرسالة وخلودها ، ودعا الامم القائمة إلى الدخول فيدين الله : لانه هو الدين الحق ، بعد أن زيف رؤساء الاديان مفهوم التوحيد ، ولقد أعلى الاسلام وحمدة الدين ، ووحدة البشرية ، والتوحيد الحالص ، فحطم الوثنيه والاصنام ، وعبادة غيراقة

منهج الآخاء الانسان ، فتضى على العبودية الفرعونية والقيصرية ، ودعا المسلمين المنظر في الكون فأفشأ ( المنهج العلمي اليجريي ) الهذي هو قاعدة الحضارة العالمية اليوم ، ولقد استطاع الاسلام لانه الفطرة والحق ، وضياء النفس البشرية الاسيل ، أق رجف في خلال قرن ولا يزيد ، حتى سيطر على ثلاث قارات آسيا وأفريقيا وأووبا : من الصين إلى حدود نهر اللوار في قلب فرنسا ، وقدم البشرية ذلك الضياء الحق . وتغلب على اللغات والاديان ، ونقل العالم كله إلى فور التوحيد ، ونفذ بأشعته إلى قلب أوربا ، فحروهامن الوثنية والرهبانية والمادية ، وأدخلها إلى عنصر النهضة ، وبذلك كان الاسلام هو العامل الاكبر ، المذي أدخل العالم كله إلى العصر الحديث .

وعبر الاسلام الشاطى الشرقى والجنوب البحر المتوسط فأدخله فى السلم كافة به وقامت فيه كلمة النوحيد وامتدت نحو آسيا فأخرجت القبائل الركبة فيما وراء النهر من الوثنية . وواصلحة حفها الى الصين ، وفى الغرب اقتحم الاسلام الاندلس ووصل الى نهر اللوار مم لم يلبث أن اقتحم أوربا من البلقان حتى وصل الى أسوار فينا ، بل تعداها الى جبال الصرب والكروات ،

من هذا كله نجد أن الاسلام كان عامل انقطاع حضارى هميق المدى. بين حضارات الفراعنة والرومان والفرس والهنود ، فبعد ألف سنة عاشتها هذه المنطقة بين يدى اليونان والرومان ، انداح فيها الاسلام ، ولم تلبث بعد عقود قليلة من الومان ، أن تحولت الى رسالة الترحيد فنسيت لغاتها وأديانها ونحلها القديمة وأقبلت على الاسلام اقبالا تاما ، ومع أن الاسلام حين سيطر على هذه المناطق الم يفرض على الاسلام اقبالا تاما ، ومع أن الاسلام حين سيطر على هذه المناطق الم يفرض عليها دينه . وأما قام حكمه العادل ، وأفسح لاهل الدكتاب الحرية الدكامله فى حياتهم الدينية ، وحمى معابدهم وفتح لهم آفاق العمل فى مختلف المجالات فى حياتهم الدينية ، وحمى معابدهم وفتح لهم آفاق العمل فى مختلف المجالات فى ساحه ورحمة ، غير أن الطوائف العربية الداخلة فى هذه البلاد سرعان ما انصهرت فى البيئات الذى عاشت فيها ، ولم قشتمل عليها استعلاء سلطان أو استعار ، وأعاف تم المبنوا أن ذلك الحكم السمح العادل الذى حررهم من مظالم الرومان ، هو من عند الله ، لذلك فقد دخلوا فى الاسلام الذى كانت جدوره موجودة فى أعماقهم وضائرهم . منذ رسالة للحنفية الابراهيمية ، التى جددها محد يالية ، واتصل وضائرهم . منذ رسالة للحنفية الابراهيمية ، التى جددها محد يالية ، واتصل

جها بعد أن انحرفت . . في مرحلة ما بينهما ( ثم أوحينا اليك أن اتبع ملة ابراهم حنيفا ) النحل : ٢٣ .

ومن هتا فإن الانقطاع ليس الاعن المرحلة القليلة التي تعشر فيها طريق اللحنيفية الى العنصرية ، وكان هذا أمراً طبيعياً في التاريخ فصر العربية قد انقطعت عن مصر الفرعونية انقصالا تاماً ، لان مرحلة الفرعونية انحرفت عن الابر احيمية ، وكذلك فان سوريا العربية قد انفصلت عن سوريا الفينيةية ، والعراق العربي قد انفصل عن العراق الاشورى والبابلي ، وبالاسلام عادت سيرتها الاولى الى الربط بين الحنيفية الابراهيمية والحنيفية المحمدية .

الجرى ضد تيار التاريخ :

وحين جرت المحاولات فى العصر ألحديث لاعادة البلاد العربية الى تاريخها قبل الاسلام باحياء العرعونية والفيايظية والاشورية ، فشلت هذه المحاولات فشلا ذريعا ، لانها كانت تجرى ضد تيار التاريخ ،

ويصور هذا المعنى العلامة علال الفاسى حين يقول: , ان العمليات التاريخية التى سبقت بعثة الرسول مِلِيق لم تدكن الانهيدا لابلاع الانسان رشده عن طريق إكال للدين ، بوجود محمد خاتم الرسل عليه الملاة والسلام ، ولم يكن محمد على بالرسل ، فقد سيقته نبوات ورسالات ، كاسبقته دعوات ربانية تشمل كل بقاع العالم ، ولكنها لم توفق الى البقاء ، وأصابها الانحراف الذى يستوجب أن تجدد وتصلح ، لنفتح آفاق التقدم الانساني فكان لا بد أن يبعثاقة الرسول الحاتم وكانت مهمة النبي يم النفق النفس في جو الرشد المبنى على العقل والروح على القلب والجسم ، ومن هنا فان كل ما سبق من عمليات التاريخ كان يمدف لغاية واحدة هي وجود الرسول نفسه يم المناس في البشرية كلها مخاطبة ما الماريخ ،أما الياريخ المصرح فيبدأ بالمجتمع الإسلامي ،البشرية كلها مخاطبة مسير وفق ما ترشد إلى ناموس السكون وما بني عليه هذا المجتمع .

هذه هي قصة الاستمرارية والانقطاع في تاريخ البلاد العربية الاسلامية ، انقطاعية ألف سنة عن اليونان والرومان والوثنية, والحقيقة أن الاستمرارية هي استمرارية دين ابراهم أبي الانبياء ، وانقطاعية كلماسواه من محاولات عنصرية وقبلية وعرقية وقومية ، حاولت أن تخرج بالرسالة الخالدة عن هدفها الأصيل. وغايتها الكبرى :

ولذلك فليست هناك استمراريه فرعونيه، أو بايليه، أو أشوويه ، أو فينيقيه وإنما هناك استمرارية التوحيد الحالص وميراث ابراه يم واسماعيل واسحق ويعقوب. والاسباط وكاما على طريق الله الحق .

لقد ذابت كل القوى التي حاولت أن تسيطر على المنطقة الحنيفية الابراهيمية القد ذهبت العنصرية ويقيت العقيدة الحالصه ، وانصهرت القبلية والعرقية كلها في دعوة الله الحالصة ، وأن الوحدة التي التتي عليها المسلمون في مشارق الارض ومغاربها . وهي وحدة العقيدة والفكر والتوحيد الخالص ولغة القرآن . ولقد انهزمت كل هوامل العنصرية . والعرقية أمام قوة العقيدة رالفكر ، وغلبت على فكرة الدم والنسب ، وغلبت لغة القرآن على كل اللغات القديمة ، حتى اضطر النصاري إلى ترجمة أناجيلهم إلى اللغة العربية يعد أن مانت القبطية والسريانية والارامية الى كان المسيح عليه السلام يتخدث بها الى معاصريه :

أن الاوتباط بين الحنيفية الابراهيمية والرسالة المحمدية هو النصحيح السليم. للاستمرارية ، بل هو اليفسير الاصيل الرابط الاكيد الجامع بين عصور هذه المنطق وأجزائها الجغرافية والتاريخية ، وهو ما تعمد المحاولات التغريبية واليهودية الى التأبير فيه . وذلك حين تشكك المصادر اليهودية : في بجيء ابراهيم الى مكة وبنائه البيت الحرام مع اسماعيل وذلك بسوء نية ، وهم يهدفون الى نقى الوابطة الجامعة بين ابراهيم واسماعيل ، وبين مخمد عليهم الصلاة والسلام ورسالة الاسلام المحامعة الحامة الحامة الماله ونوح .

لقد عمد الاستشراق الى تزييف العلاقة بين الحنيفية الابراهيمية وبين الاسلام، واثارة الشكوك حول ابراهيم واسماعيل عليهما السلام، على النحو الذى قال به الدكنور طه حسين فى كتابه الشعر الجاهلي حين أنكر وجود ابراهيم واسماعيل، بالوغم من ثبوت وجودهما فى التوراة والفرآن، وان كانت الاحداث لم تلبث أن كشفت زيف ما دعا اليه طه حسين جرباً وراء الصهيونية فى دعواها بعد ظهور الحفريات الى كشفت عن كثير من آثار ابراهم واسماعيل وأبنام اسماعيل فى شمال شبه الجزيرة العربية وحول الكمبة:

ومن الأسباب التي تدعو إلى إنكار الحنيفية الابراهيمية ، أنها يدخلها الكردى والشركسي وللبربر والمسيحيون ، وهم يهدفون إلى إعلاء المنصريات القضاء على هذه الوحدة التي هي وعربية اللسان ، ولقد أكد هذا المعنى رسول الله صلى الله عليه وسلم في قوله :

د ليست العربية بأحدكم من أب ولا أم وإنما هي اللسان فن تكلم العربية فهو
 عرب . إلا أن العربية اللسان الا أن العربية اللسان ، رواه الحافظ ابن حساكر
 بسنده عن مالك .

ان الدعوة المسمومة الى اعادة بعثالا قليات والعنصريات القديمة ، آبما تهدف الى أذكاء البغضاء والاحقاد بإثارة الفرقة ، بينها تقوم استمرارية الحنيفية السمحاء على وحدة الفيكر والعقيدة ، وهي الوحدة الحقيقية ولبست دعوى اللغة والتاريخ والارض الى يحمل لواءها العلمانيون الشعوبيون

و بدأت الدعوة الى التوحيد من عهد آدم واستمرت وأخذت اسم الحنيفية
 ف عهد ابراهيم .

#### وثيقة لويس التاسع عشر

طهرت فى السنوات الآخيرة وثائق كثيرة كانتخافتة على المسلمين والعرب لها أثرها السكبيرفي مصائرهم ومقدراتهم وإليهما يمكن تفسير أسباب هزيمتهم ونكبتهم ومنها يوجد المنطلق الى الأصالة الحقة.

. . .

بعد هزيمة لويس التاسع في المنصورة وجنوحه الى التأمل في نتيجه خطته التي جرت عليه الهزيمة والاقتقال كتب مذكرة خطيرة أشارت اليها مراجع عديدة م كتب التاريخ الفرنسي وذ كرها مؤرخه (جرانفيل) يحدد بها الموقف من المالم الاسلاى بعد هذه السنوات الطويلة من الحروبالصليبية والمعروفأن لويسُ كان يقود الحملة الثامنة لقد أشار لويس التاسع في وثيقته الى أنه لا سبيل الى السيطرة على المسلمين عن طريق الحرب أو القوة ، ذلك لان في دينهم عامل حاسم هو عامل ألمواجهة والمقاومة والجهاد وبذل النفيس والدم رخيصا في سبيل حمايةُ المرض والارض وأنه مع وجود هذا الممنى عند المسلمين فن المستحيل السيطرة علمهم لانهم قادرون دوما انطلافا من عقيدتهم إلى المقاومة ودحر الغزو الذي يقتحم بلادهم ، وأنه لا بد من ايجاد سبيل آخر من شأنه أن يزيف مذا المفهوم عند المسلمين حتى يصبح مفهوما أدبيا أو وجدانيا وايجاد ما يبرر معلى نحو من الأنحاء بحيث تسقط خطورته واندفاعته وأن ذلكلا يتم الا بركيز واسع على الفكرالاسلاى وتحويله عن منطلقاته وأهدافه حتى يستسلم المسلمون أمام لقاء القوى الغربية وترويض أنفسهم على تقبلها على نحو من أنحاء الاحتواء أو الصداقة أو التعاون وحتى نحصل علىنفس وثيقة لو يسالتاسع الني لم نشمكن من الحصول إلا على مقتطفات منهافهاأ ورده الاستاذ محمد على الغتيت في موسوعته التاريخية فإن الضرورة تقضى بدراسة هذا لملصدرالذي كان لهأثره في ذلك المنحني الخطير الذي تحو لت إليه علاقات الغرب مع غالم الإسلام ، هذا الهدف الذي جندت له قوى التبشير والاستشراق

والتغريب والغزو الثقانى فى خطـــة محكمة مدبرة ما زالت مفروضة على العالم الإسلامى منذ عام ١٥٥ مجرية الموافق ١١٢١ ميلادية ، هذه الحطة التى سيطرت عليها من بعد قوى الصهيونية العالمية عا ستفسره فعا بعد .

الهدف هو : إيقاف توسع الإسلام ومحاصرته من ناحية واحتواءه فـكوياً حتى يضبح عجينة طيمة في يد : الفكر العالمي الايمي تمهيداً الرثوب عليه ومن الوسائل إنشاء مؤسسة لحرب المكلمة واستخدام من يمكن إغرائهم من مسيحى الشرق وإنشاء قاعدة للغرب ف قلب الشرقالإسلامي يتخذها الغرب نقطةار تكاز ومركزأ لدعوته السياسية والديتية وقد عين لويس التاسع مكان تلك القاعدة في الاراضي الممتدة على ساحل البحرالمتوسط من لبنان إلى فلسطين والاردن وسوريا ولا ريب أن أولى علامات وصية لويس الناسع بعد هزيمته في المنصورة إنمــا توحى بنهاية خطة وبداية خطة أخرى أشد هنفا وان كانتأطول مركة. بمايشمر الى نهاية الحروب الصليبية وعبرتها كانت تتمثل في بداية الخطط الجديد للغزو الثقافي والفكرى الذي يستهدف دحر الاسلام كفكر بعد للمجزعن دحرأمته أوفي سييل دحر هذه الآمة بعد دحر فكرها لقد تبين الغرب من خلال مراجعة لويس التاسع لنجربة الحروبالصليبية: أن المعركة مع المسلمين يجب أن تبدأ أولا: من تزييف عقيدتهم الراسخة التي نحمل طااح الجهاد والمقاومة النبي تدفع بألوفهم الى ساحات الاستشهاد في سبيل الدفاع عن الحق وعن الأرض وعن العرض ، اذن فهذ، هي بداية المعركة ولا بد إذن من تزييف هذه العقيدة وامتصاص ما فيها من قوة وجهاد وايمان وذلك بالتفرقة نينالعقيدة والشريعة أو تصوير الاسلام بصورة دين عبادي كالمسيحية وفضل الدين عن الدولة . حتى يفقد المسلمون ذلك السر الحطير الكامن في أصالة عقيدتهم وجوهر دينهم وعند تذيصبحون تطيعا منالسائمة التي تنطوى وتقهر ومن منا بدأت معركة أطلق غليها :

التبشير ، الاستشراق ، التغريب ، الغزو الثقاف ، الاحتوا. :

وقد وجدت مذه المعركة أقلاما اسلامية بالورائة تخدمها وتقدم ما بريد اويس التاسع على نحو ما قال طه حسين وعلى عبد الرازق من دعاوى الفصل بين الاسلام وانجتمع وبين العقيدة الدينية والادب والسخرية بما أورده القرآن ودعوه الشباب إلى نقده والنظر إلى الصحابة على أنهم من محترفى للسياسة ، على للنحو الذي عاش على خدمته صاحب كتاب الشمر الجاهلي وحديث الآربعاء والفتنة السكري .

وإذا راجعنا وقائع التاريخالعرى فاننا نجد أن وصية لويس التاسع قدوصمت موضع التنفيذ بعد سنوات قليلة من هزيمته وقنله في الحلة الصليبية التاسعة على تولس فقد بدأت حركة أوروبا المعروفة إلى ترجمة القرآن والتعرف على الإسلام وبدأت نواة التبشير والاستشراق في المعاهدة الأوروبية : دراسة اللغة العربية والإسلام والقرآن مر منطلق الرد علية وانتقاصه وإثارة الشبهات حوله وقد ظاهر هذه الحركة عملية خطيرة هي. سرقة ، التراث العرىالاسلامية بواسطة الفناصلوالتجار وهي سرقة بمنى الـكلمة لأن محاولة الاستيلاء على مراكز الفـكر الاسلامي في جامعات الاندلس وطرد المسلمين منها كانت أيضا و سرقة كبرى ، بالوغم من أن المسلمين كانوا يؤمنون بأن العلم للبشرية كلما ، حتى العلم التجريبي الذي هو الآن من أسرار الامم الحديثة ، والذي عجز المسلمون والعرب خلال قرنونصف قرن إلى الآن عن الحصول على أصدوله ومعادلاته أما المسلبون فكانوا يعلمونه في جامعات الاندلس وجزيرة صقلية في حرية تامة ولـكل الناس، أما الغرب فانه في تناهى حقده لم يقف عند حد , مصادرة , العلم الاسلامي ومعامله وكتبه ووثائقه قسب بل إنه أخرج منه المسلمين المدين هم من أهــــل الاندلس بعد بما تمامة عام إخراجا حتى يـكونوا عاجزين عن مواصلة تجاربهم في أي أرض أخرى إذا هاجروا إليها .

وإذا كانت الحروب الصليبية قد توقفت عام . ٦٩ ه فان أوروبا لم تتوقف عن الحروب ، فقد بدأت حركتهاكرة أخرى يعد وقت قصير حين تدافعت قواتها بعد سقوط الاندلس على الطريق الافريق من ناحية الغرب دون توقف : الاسبان والبر تفال ومن ورائهم الهولنديين والإنجليز والفرنسيين انتقاما من المسلمين الذين قدموا لحم نور العلم والحضارة في الاندلس .

أما فى أفق البلاد العربية فان عام ١٨٣٠ كان مو علامة الحطر حين بدأت فرنسا فى غزو ( الجزائر ) وامتدت المعركة إلى تونس فيمسر والسودان ، منذ ذلك اليوم بدأت نتائج الغزو الفكرى تبرذ ، وأخذت طلائع التبشير تعمل ، فانه فى نفس بدأت نتائج الغزو الفكرى تبرذ ، وأخذت طلائع التبشير تعمل ، فانه فى نفس بدأت نتائج الغزو الفكرى تبرذ ، وأخذت طلائع التبشير تعمل ، فانه فى نفس بدأت نتائج الغزو الفكرى تبرذ ، وأخذت طلائع التبشير تعمل ، فانه فى نفس بدأت نتائج الغزو الفكرى تبرذ ، وأخذت طلائع التبشير تعمل ، فانه فى نفس بدأت نتائج الغزو الفكرى تبرذ ، وأخذت طلائع التبشير تعمل ، فانه فى نفس بدأت نتائج الغزو الفكرى تبرذ ، وأخذت طلائع التبشير تعمل ، فانه فى نفس بدأت نتائج الغزو الفكرى تبرذ ، وأخذت طلائع التبشير تعمل ، فانه فى نفس بدأت نتائج الغزو الفكرى تبرذ ، وأخذت طلائع التبشير المنائد المنائد

الوقت كانت قوى محدعلى ننسحب من الشام . 104 حيث سيطرت قوى الغرب على هذه المنطقة التي اختارها لويس فأقامت فيها ماأطلق عليه حكومة خاصة داخل الدولة العنهانية وكانت معركة . 107 التي أثارها الفرنسيون بتأييدهم للموارنة والانجلير بتأييدهم الدروز منطلقا إلى إنشاء هذا الكيان الذي تلاقت فيه قوى التبشير الكائوليسكية الفرنسيه والبروتسنانتيه الآمريكية والذي ما ذال قائما حتى الآن .

في الفترة الأولى من عام ١٩٢١م إلى ١٨٣٠ كان الاستشراق يعتبع السموم ومن ١٨٢٠ إلى ١٩١٨كان التبشير بهتاح البلاد عن طريق الارساليات . معاهد وجامعات في استانبول والقاهرة ولبنان لها ففوذ داخل في نفوذ الامتياذات الاجنبية ولها مناهج دراسية قائمة على تدمير الاسلام وتاريخ الاسلام وافته وعقيدته ولذا بة الاجيال الجديدة في سموم الغرب وعظمة تاريخه ، واحتقاره لامته ودينه ، ومن هذه الاحيال جاء الامراء والسادة والقادة والوزراء الذين سيطروا في ظل حكومات الاستمار والاحتلال والذين أخذوا مناهج التعليم التي وضعتها معاهد الارساليات فجملوها مناهج المدارس الوطنية وفي عديد من مصادر اللقاء بين الشرق والغرب نجد الاشارة منسوبة الى وصية لويس الناسع حتى لا يتنبه اليها المسلمون ، هذه الرصية التي تدعو إلى تجنيد المبشرين الفربيين في ( معركة سلمية ) نحاربة تعاليم الاسلام ووقف انتشاره ثم القضاء عليه معنويا ، واعتبار عؤلاء المبشرين في تلك المسلم جنود الغرب .

إذا كان هذا هو تصورنا لوثيقة لويس الناسع التى ظلت خافية سنوات طويلة حنى آ.كشفت هذه الآعوام ، فانما مثلها مثل بروتوكولات صهيون التى حجبت عن المسلمين والعرب منذ ظهورها ٢٠٩ وحتى عام١٩٤٨ وهو عام قيام إسرائيل عندما سمح الاعلام الصهيوني للصحافة العربية بأن تشير إلى هذه البروتوكولات التي لاتوجد عنها إشارة واحدة في مجلات الملال أو المقتطف أو المنار أو غيرما قبل هذا التاريخ .

أقول إذا كان هذا تصورنا لوثيقة لويسالناسع ومدى أبعاد الخطر الدكامن فيها فان الاستاذ نبيه أمين فارس (أحد كبار أساتذة الجامعة الامركية فى بيروت) قد كشف عن هذه الصفحة بكل جرأة وقوة فى بحث له نشر عام ١٩٥٨ فى مجلة الايحاث .. يقول هذا المؤرخ العربي :

بينا كان الشرق الادنى مطمحا لافكار بناة الامبراطوربات كان أيضاً مطمح
 أنظار جماعة أخرى من الناس تنشد أن تنجزعن طريق والكلمة، ما عجز أجدادها
 الصليبيون عن تحقيقه عن طريق السيف . و بعبارة أخرى تنشد احتسلال مهد
 المسجية وإخضاع العالم للسيح ، إن هذا الحلم المسيحي قديم قدم المسيحية ذاتها
 وهو يستمد وحيه الدائم من الوصية العظمى كا سجلها أول المبشرين : القديس
 لويس .

و واهل سبب سيطره هذه الوصية كرة أخرى على عقول المسيحين يعود إلى اليقظة الدينية التي عمت انكائرًا في أواخر القرن الثامن عشر ، واليقظة الدينية المقابلة لها في الولايات المتحدة التي تمثلت فيا حمى بروح إنجلترا الجديدة ، وعلى ذلك فقد شهدت السنوات الآخيرة من القرن الثامن عشر والسنوات الأولى من القرن الناسع عشر ظهور كثير منالجمنيات النبشيريةالتي كرست نفسها لحملالانجيل إلى جميع البشر ، ويممكن أن يضاف إلى هذين العاملين : عامل آخر هو ازدياد المطامع السياسية والاقتصادية في ممتلكات رجل أوروبا المريض ( يقصد الدولة العثمانية الاسلامية) ومن المحتمل أن يكون لهذا العامل الآخير علاقة باختيارالشرق الآدن ميدانا مقضلا للنشاط التبشيري . ومن أهم هذه الجميات التبشيريةالي ظهرت في هذه الفترة : الجمعية التبشيرية الـكنسية التي أسست في لندن ١٧٩٩ والجلس الامزيكي لمندوب البعثات التبهيرية وقد أرسل المجلس الامريكي بعد تسع سنين من نأسيسة أول مبشرية إلى الشرق الادنى ، ولما كانت للشكلة الأولى التي واجهت أوائك المبشرين هي اختيار مركز ملائم لهم ، وقــــدم سوريا عام ١٨٣٣ حبشران آخران وانتقلوا إلى إيروت ، وكان غرض البروتستانيون أن يتمكنوا بالاشتراك مع كنائس الشرق الناهضة من كسب ( الـكفار ) لمل دين المسيح ، غير أنهم سرعان ما وجدوا : أن الاسلام لم يكن قد فقد سيطر نه على قلوب المؤمنين، وصمم المبشرون منذ البداءة على استعال الكلمة حيث فشل استعمال ( السيف )وفي سبيل هذه الغاية أحسوا المطبعة الامريكية أولا في مالطة ١٨٢٢ وفي بيروت ١٨٣٤ وأخذوا يفتحون مدارس للبنين والبنات بصورة منتظمة حتى بلغ عدد مذه المدارس ثلاثًا وثلاثين في أقل من هذا المدد من السنين وعكفوا على إنجاز تلك المهمة العظيمة ، مهمةأعداذ ترجمة عربية صالحة مقروءة للتوراة ، وعدوا فوق ذلك حمل لواء الحريةالدينية بصورة خاصة والمطلقة بصورة عامة ، الح · ولقد كان أبرز ما استهدفته وثيقة لويس الناسع: القضاء على فسكرة الجهاد ويكشف الدكتور محمد تتى الدين الهلالى هذا السر في مقال نشره عام ١٩٣١ف ( الفتح ) عن سهر هذا المخطط في الجزائر: إن هؤلاء الآوربيون الفاتحون المبعدين للاحرار المخربين الديار ما زالوا يحرمون عبيدهم من كلة ( الجهاد ) ويعدون ذكره فضلا عن فعله من أعظم الذنوب ، وهو عندهم آية الهمجية ، والتمصب الديني الممقوت ، وبلغ ببعضهم الآمر أن حرموا تفسير آيات الجهاد في كتب الفقه وبعيني شاهدت صحيفة الآذن الفرنسية .التي حصل علها شيخنا بجمد بن حبيبالف الشغيطي رحمه الله في مدينة المشربة قسم وهران من الجزائر وفيا ما يلى :

و أن الآذن بتدريس طوم الدين مقيد بأن المدرس لايفسر أى آية أوحديث يدل على الجهاد ، وأن لا يدرس شيئاً من أبواب الجهاد فى كتب الفقه، ولمأراجت دعاية هؤلاء فى الشرق صار المسلون ينفرون من لفظ و الجهاد ، .

ونقول بل أن الامر قد بلغ غايته فى تنفيذ وثبيقة لويس التاسع فقد أعان الإنجليز فى الهند على ظهور نحلة تدعى الاسلام وتلنى الجهاد وتنكره إنكارا مى نحلة والقاديانية ، والاحدية الدين يفسرون الجهاد تفسيراً مؤولا، والذين يدعون للى المتضوع للحاكم للستعمر ويعدون ذلك من مفهوم الاسلام فى نحلتهم .

وبعد فإن فى تقديرى وتقدير الكثير من الباحثين اليوم أن المسلمين أنماطعنوا من طريق التعليم الذي بدأته معاهد الإرساليات وسارت على مناهجة أغلب المدارس الوطنية والذى تنقل الدول العربية مناهجة اليوم من نفس المصدر الأول الذى أنشأه تلاميذ لويس التاويع وأتباعه ، وخاصة ما رحمه (دنلوب) وما زال سارياً وما رصمه طه حسين فى مناهج الجامعات مستمداً إياه بما وضعته الجامعات التبشيرية فى بيروت ولهذا الآمر حديث طويل فى تفصيلة واسكن العبرة الآن هي: أنهذا هو ( مدخل )، الغزو الثقافى وسيطرة التياوات الوافدة ، وهو أيضا فى نفس الوقت ( الخرج ) إلى فهم تعليم إسلامى لا سبيل إلى النجاة إلا به .

# تحديات فى وجه التعليم والتربية والثقافه

أولاً : هذه و الفجوة ، التي دخل منها الغزو الثقافي :

هذه الفجوة هى : والتقصير ، الذى عجزت عنه مناهج المدرسة فى نربية التلامية المسلمين وتعليمهم ومفهوم الإسلام الصحيح، على النحو الذى بمكنهم من مواجهة التجدى الحطير الذى أصابهم فقد قبل لهم أن الإسلام دين عبادة وصلاة وصوم وأن مقر الدين المساجد ، فخلت الحياة الاجتماعية منه وبذلك عند ما جاءت موجات الغزو الثقافي فقد وجدت فجوة واسعة وفراغا كبيرا في النفس المسلمة فتعلق بها الشباب فاعتنقوا مفاهم مصللة من الفلسفات الغربية والدعوات المدامة الى طرحت أمامهم .

القد كانت هذه الفجوة هي مصدر التأثر بالفكر الوافد والاستسلام وتقبية لأنه لم تكن هناك وجهة نظر مبسوطة بالنسبه لعشرات القطايا التي قدمها الغزو الثقافي تهدف تفريب هذه الآمة لقد كانت و الفجوة به هي الثغرة وكان المطمح الآساسي للسيطرة هي مناهج التعليم والمعرفة والثقافة . . فقد قال لهم لويس التاسيم أن حرب الحكلمه هي المنطلق الوحيد للسيطرة وأن المسلمين لا يهزمون من موقع الحرب ولمكن من موقع الفكر وأن دبنهم أعطاهم منهجاً أصيلا محكما يمكنهم من مواجهة كل غزو والتغلب على كل محاولة لاحتوائهم ، أنه و الجهاد به: هذا الحظر مواجهة كل غزو والتغلب على كل محاولة لاحتوائهم ، أنه و الجهاد به: هذا الحظر الفرق الشائد التي دعت إليه كالقاديانة والبهائية .

ولقد كان تسلط النفوذ الغربي قد بدأمن هذه النقطة الحطيرة فقد كان الغربيون الغزاة للمالم الاسلامي يعلمون أن المسلمين يمرون بمرجلة من الصعف والتخلف في مجال الفسكر الاسلامي والمفاهيم الاسلامية ، فقد كانت علوم الاسلام قد تأثرت كثيراً بالتقليد وخرجت من مفهوم الاصالة والمنابع الاصيلة إلى شيء غير قليل من الجمود وجرية الصوفية وكان علماء المسلمين قد أخذوا في تحرير الاسلام من قيد التقليد والجمود ( بظهور دعوة التوجيد في الجزيرة العربية وقد توسخته في

بلاد العالم الاسلامى ) حين دهمتها خيول الاستمار فحالت دون تحقيق هذا الهدف النبيل . ثمسيطر النفوذ الآجني على التربية والتعليم والثقافة ووجه المناهج الدراسية وجهة صورت الاسلام بصورة الدين العبادى القاصر على الصلاة والصوم والمحصور في المساجد وبذلك استطاع النفوذ الآجني أن يحجب الشريعة الاسلامية في مجال السياسة والاقتصاد والاجتماع وأن يطرح مفاهيم تسكون جيلا من الميبراليين والاقليميين والديمقراطيين والقوميين وغيرهم الذين لا يرون الاسلام داخلا في مناهج الحياة والمجتمع ، ومن ثم فقد وقعت أزمات كثيرة في بجال اللغة العربية وتاريخ الاسلام وأصول التربية .

ولقد فتحت هذه الفجوة للنفوذ الاجنبى بجال السيطرة على أجيال كثيرة رأت الفمكر الغربي وتاريخ العرب أمامها سامقا وصغرت النفوس الاسلامية العربية أزاء هذا وتضاءلت وامتلات بشيء غير قليل من المهابة للغرب ومن الانتقاص لامتهم وقيمهم ، ولو دروا لوجدوا أنهم يملكون أعظم كنوز الدنيا لانهم يملكون المنهج الرباني الاصيل الدى جاء به القرآن الكريم دينا ونظام مجتمع ،وهو خالد شامل جامع قادر على معاصرة الازمان ، ومؤازرة البيئات مهما تغايرت واختلفت لان إطاره المرن الواسع الذى ألشأه الحق تبارك وتعالى ما يزال حيا نابعناً بالحياة معطيا حلولالكل مشاكلها وأزماتها ، لا يمكن أس تتجاوزه الآيام ولا الاحداث .

وأنه ليس كالمناهج البشرية والايدلوجيات التي صنعها العقل الانساني العاجزة عن العطاء ، والتي لا تستطيع أن تتحرك إلا في حدود عصر وبيئة وصرعاز ما تتجاوزها المتغيرات فضلا عن أن ما يصلح منها لعصرولايصلح لعصر آخر ، وما يصلح لبيئة ولا يستطيع أن يصلح لبيئة أخرى ، ولقد عجزت الايدلوجيتان الغربيئان: الرأسمالية والاشتراكية عن أن تعطى النفس الانسانة في الغرب مطاعها وأشواقها ففضلت يعد تعديلات وحذف وإضافات ، ولا تزال البشرية تتطلع إلى عظام جديد ، في الاقتصاد والاجتماع بعد أن تحطمت الاسرة الغربية وبعد أن تعالى صيحات التضخم والانحراف والنمزق النفسي والفساد الخلق والاحتماعي،

هذه و الفجوه ، التي دخل منها النفوذ الاجنبي إلى عالم الاسلام ما زالت في حاجة إلى جهود واسعة لسدها , وهي لا تزال حتى الآن قائمة لان النفوذالسياسي

والعسكرى الغرن حين انسحب من هذه البلادخلف نفوذًا فمكريًا ولفسيًا مسيطرًا على الفكر والثقافة واللغة والادب والمسرحوالفنون والتربية والتعلم.

ولا تزال الطوابع الاسلامية يعيدة عن هذه الميادين كلما ، ولا تزال هذه الميادين كلما خاصعة النظريات الوافدة لم تتحرر بعد منها بالرغم من الضربات المتوالية التي واجهت عالم الاسلام من النكبة والهزيمة والنكسة التي كانت في مصدرها الاساسي: إصطناع أساليب الغرب وتعساليه ومناهجه في فهم الحياة وعلاقات المجتمع وفي النظر إلى الامور من وجهة نظر خلفتها مناهج التبشير اوالاستشراق على أديم الحياة الاجتماعية على أديم الحياة الاجتماعية الاسلامية .

إننا ما زلنا في حاجة شديدة إلى تقديم والمفاهيم الاسلامية الصحيحة ، في محنلف هذه الميادين وأهمها ميادين التربية والتعليم والثقافة التي يجب أن تستمد مصادرها الاصلية من القرآن السكريم ومن السنة الصحيحة والتي تستهدف تغيير الاهراف تحو المفاهيم الربانية وليس في تبرير الواقع المماش الحاضع المتغرب والمفاهيم الوافدة عن طريق التأويل أو دعوى الحضوع المعصر أوالاخذ بالرخص والحلول التي تتبع في عصور الضعف أو حالات الاضطرار فإن نهضات الامم لا يمكن أن تقوم على العزائم وعلى الاصول الاصيلة والمفاهيم الواضحة ، ولا يمكن أن يخرج المسلمون من الازمة القائمة إلا بمفهوم صريح واضح : يرمى إلى إعادة بناء المجتمعات من جديد على أساس حدود الله وإحلال ما أحل و تحريم ما حرم .

إن هذه المحاولة التي تعربها المجتمعات الاسلامية اليوم في محاولة تبرير الواقع، أو التماس نصوص ضعيفة أو فتاوى واهية لدعم الواقع الاجتماعي المزلول، وخاصة في بحال القواعد نفسها، كل هذا لن يؤدى إلى نهضة صحيحة وسيكون في تقدير الناريخ موضع محاسبة شديدة وسيظل مرحلة من مراحل التبعية لها لورف راق خادع .

إننا مطالبون بإعادة الثقة إلى الثقافة الاسلامية ، والتاريخ الاسلامى ، حتى تمتل بها نفوس شبابنا وعقوله، وهذا يتطلب تقديم هذه المادة فى مناهج الدراسة متناسقة مع المفاهيم الآخرى ومنسجمه معها ، يحيت لا تقف النظريات الوافدة لتصور مناهج الفرب على أنها حقائق علمية ، وعلينا أن نقول أنها ( وجهات نظر

وفروض ) قد تخطى. وقد تصيب وأن القدمها في إطار عصرها وبيئتها ، لا على أنها علم خالص صالح لكل الامم والازمان وأن يكون ذلك أمونا بالنسبة للمترجم من الفسكر الغرق ، على أن يكون الفسكر الاسلامي بمختلف مفاهيمه وفنونه ومعالمه ومعطياته المظيمة الكبيرة بين أيدى أبنائنا ، مالئا عليهم نفوسهم ، فلا يستطيع الفكر الغرى أن يأخذ بألبابهم ، ذلك أن الفكر الاسلامي هو العطاء الحقيق الذي تسمى البشرية اليوم البحث عنه ، أما الفكر الفربي فإنه يمر الآن عرحة الازمة والهزيمة والاضطراب بعد أن فقسد قدرته على العطاء في بيئاته الأصلية ، وهو بالأحرى لن يكون قادراً على العطاء في بيثات أخرى « لما من ميراثها العظيم . . ما يكفيها ، إن فمكرة ( جواز الاخذ بثمراث تحارب الغرب وتثاثج اجتهاداتهم في أمور الدنيا ) لم يتوقف المسلمون عن الاخذ به والم يدع الفكر الاسلامي إلى الاعتراض عليه فالحكمة ضالة المؤمن إنى وجدها فهو أحق الناسبها،ولـكن هذه الثمرات هي في جال العلوم وأساليب العمل وأدوات الحبرة ، ولكنها لن تـكون مطلقا في مجال أسلوبالميش أوالاخلاق أو الاجتباع ، فنحن فى هذا المجال أغنياء بمنهجنا الرباني وبتجربتنا خلال أربعة عصر قرنا، وكلمحاولة لدفهنا إلى اصطناع أسلوب العيش الغربي فإنما هي محاولة لتأخير مرحلة الاصالة والرشد الفكرى التي يجب أن يدخلها المسلمون في العقد الاول من القرن الحامس عهر إن أخطر مايحول دون ردم هذه الفجوة التي كانت مصدر هزائمنا خلالمائة حام هو التغرب في السلوكوا لاخلاقي واصطناع طرائق الغرب في الحياة الاجتماعية مِكُلُّ مَا يَتْصُلُّ بِاللَّهُو وَالْمُوسِيقِ وَالْحَرُّ وَعَلَّبَ اللَّيْلِ ، هَذَا الْانْبِهَارِ بِالْاضُواءِ التي تحطم القوة الذاتية للإنسان المسلم والتي حماه الإسلام منها للمحافظة على كيانه بما وضع من حدود وصوابط مي الهدف الذي يطمح النفوذ الآجني في تحطيمها لأنها أقرب رطريق إلى السيعارة والاحتواء المجتمعات الاسلامية ومن هنافقد كان حَمّا على المجتمع الاسلامي أن يسارع بتطبيق الشريعه الاسلامية وإعداد حياته فى إطارها على نحو كامل وأن يقف من امبراطورية الرباالتامودية موقف المعارضة وإنامة المنهج الاقتصادي والاجتهاءي الاسلامي كاملا

إن محاولة القول بأن تدريس الدين فى المدارس يكفى لسد هذه الفجوة أولبناء شخصية المصلم هو قول لا يمثل العلاج الصحيح فإن هذا يمنى أن الدين شيء يدرس منفصلا عن المجتمع وعن الضكر ، رالاسلام يرى أن الدين هو عقيدة ومنهج حياة

والنزام أخلاق ، أما كلمة والدين ، الغريبة فهى لا تمثل مفهوم الاسلام الحقيق ، نحن لا نطالب بتعليم الدين ولم ما نطالب بصياغة المناهج التعليمية والربوية كلها في إطار الاسلام بمفهومه الجامع : هذا الاسلام الذي يعطى للاقتصاد والاجتماع والسياسة مفهومها الاصيل ويعطى العلم والنن والادب مفهومه الجامع بمنى أن هذه كلها حلقات متكاملة متراكبة في إطار واحد لا يطنى أحدها على الآخر ولا ينفرد بالوجهة دون المجموع المكامل ، إن الآدب والفن يجب أن يخطما لاختلاق الاسلام القائم على الاختلاق الاسلام وكذلك فإن العلم يجب أن يتحرك في إطار مفهوم الاسلام القائم على الرحة والآخرة والآخرة والاسان الجامع للمادة والروح ، والقلب والعقل ، والدنيا والآخرة والتي تلزم حدود ما أحل الله وما حرم ، هذه المعانى يجب أن تفرسها تربية إسلامية أصيلة في نفوس الاجبال الجديدة حتى تشرق عليها لم يماناً وثقة بمنطمة العطاء الاسلامي و بحاجة الفرب اليوم إلى نور جديد أن يقدمه له إلا

ويتصل بهذا تعلم المفات الاجنبية والترجمة من الآداب الاجنبية وأخطر من هذا أن ترسل أبناء تا إلى أوروبا وأمريكا ليتعلموا اللغة العربية والاسلام من مستشرقين يهود ومسيحين ، ليقدموا لهم مفهوم الاستشراق والتبشير الاسلام والرسول والتاريخ واللغة العربية فيحطموانى قلوب أبناء تا روج الايمان بالقوروح المثقة بعظمة معطيات الآمة الاسلامية وليسيطروا على أفتدتهم وعقولهم تحت إغراء التعليم الاجنبى فنأخذ ديننا من أفواه أعداثنا ومن ثم تنشأ في نفرسهم ظاهرة غرور عن الحق و تسكير عن أمر الله ويصبحون أداة طيمة للذين صنموهم في بلادهم فيحملون نزعات التفريب وكراهية القرآن والاسلام واللغة العربية وامتهانها و يملأ نفوسهم بالوهو إزاء الغرب ومظاهر حضارته البراقة ويعارضون الطريق الاصيل نفوسهم بالوهو إزاء الغرب ومظاهر حضارته البراقة ويعارضون الطريق الاصيل الذي توشك الآن قوى الايان للمودة إلى مناهل الاسلام ومنابعه الاصيلة ليستمد منها المسلمون حضارتهم الجديدة وأسلوب عيشهم الحقبق بعد أن فسدت تجربة الافتباس والتبهية والانتهاء إلى الوافد الغربي بكل ما فيه من غربة وتعزق .

إن عطاء القرن الحامس عشر الهجرى فى مطالعة يجب أن يتركز حول هذه الثغرة التى دخل منهاكل هذا الشر إلى قلب المجتمع الاسلامى وعليه أن يحسم هذه القضية الحطيرة .

#### مراجعات حول مادة إسلام ف دوائر المارف النربية

(ما توال دوائر المعارف الغربية الفرنسية والانجليزية والآمريكية) تقدم مادة وإسلام ، على نحو ما كانت تقدمه دوائر التيشير في القرن الماضي ولم تتحول بعد بالوغم من التغيرات السكثيرة التي دخلت على الفكر الغربي باقترابه من مفاهيم الاسلام الحقيقية بالرعم من كتابات أساطين كتابه أمثال برنادشو ودراب وجوستاف لوبون هذه الكتابات التي صححت كثيرا عا وقع فيه المبشرون والمستشرقون في فهم الاسلام وأمامنا اليوم نصوص ما أورته دائرة المعارف البريطانية عن مادة (إسلام) وهي: نصوص أقل ما توصف به إنها عرفة ومتخيزة وبعيدة كل البعد عن منطلق الصيحة التي تعالى في الغرب بالحوار مع الاسلام والاعتراف بأنه دين سماوي .

وأول ما يلفت نظر الباحث المسلم أزاء كتابات الغربيين عن الاسلام هو تقييم المصادر التي رجع اليها السكانب في المسادة التي تولى الكتابة عنها ، هذه المصادر هي التي تسكشف بوضوح عن مدى رغبة الباحث في الوصول إلى الحقيقة فإذا كانت المصادر قوية ومنصفة ومؤلفوها من المشهود لهم بالبراعة والسبق والآنصاف وحدم التحيز كان معنى هذا أن الباحث ينهج نهجا علميا صحيحا وأنه جادحتا في الوصول إلى فهم المادة موضوع البحث ، أما إذا كانت المصادر هشة ومتأخرة وبعضها بجهول من أوردته دائرة المعارف البريطانية في خاتمة بمثها في نعل معلى أول علامة على ضعف منهجه بالبحث وصحر صاحبه \_ أو تعمده \_ من الوصول إلى بعض الحقائق حول موضوعه .

والاستشراق الغرب له موقف واضع بالنسبة للمواد الحاصة بالاسلام (عقيدة وحضارة): هذا الموقف هو محاكة الاسلام إلى مفهوم الدين في الفكر الغربي (Relgon) تعنى النواحي العبادية فحسب, فالدين في مفهوم الفرب الغربي الله والانسان وليس كذلك مفهوم الاسلام الجامع المعلافتين بيناقه والانسان والانسان . وهذا مفمز آخرمن مغامز المعلافتين بيناقه والانسان وبين الانسان والانسان . وهذا مفمز آخرمن مغامز

هذا البحث يحول دون استيعاب جوانب الاسلام المختلفة . وكذلك فقد عرف أن كثيرا من المسلمرة بين وخاصة العاملين في درائر المعارف الغربية يتعصبون لوجهة نظر مزدوجة : وجهة نظرهم إلى الدين المسيحى الذين يؤمنون به فهم لا يقرون بوجود دين غيره أو بعده ، ومن ناحية المفهوم الاجتماعي والسياسي التي بحسكم فلسفة الحضارة الغربية كلها ، والنفوذ الغربي في بلاد الاسلام وكلها هوامل تمنع من الاعتراف بالاسلام أو تقديره تقديرا منصفا مرءاً من أهوا . السياسة أو الدين ومن هنا جاءت كنابة ، مادة : اسلام ، في دائرة المعارف البريطانية (١٩٨٠) وعليها ظلال كثيرة من الشكوك والاخطاء وسوء الفهم .

ولو كان الباحث كاتب مادة ( الاسلام) فدائرة المعارف البريطانية يستهدف حقاحقا الوصول إلى بعض الحقيقة لـكان أولى له الوجوج إلى عـدد من المؤلفات الغربية التى تتسم ببعض الانصاف ولا نقول المؤلفات الغربية وكثير منها مترجم إلى لغات الغرب.

الدعوة إلى الاسلام: توماس أرنوله .

محمد : تو لستوى .

المنازعة بين العلم والدين : درا بر .

الابطال وعبادة الابطال ــ توماس كارليل .

تاريخ العرب ـ جوستاف لوبون .

تاريخ العرب العام ــ سيديو .

مختصر التاريخ ــ ار نولد توينبي .

حياة محمد \_ أميل درمنجم .

محمد رسول الله ـــ ايتان دينيه .

تاريخ العلم ــ سارطون .

حاضر العالم الاسلامي ــ لوثروب ستوارد .

الاسلام خواطر وسوانح ــ هنری دی کاستری .

شمس الله تشرق على الغرب: سجريد هونكه .

#### روح الاسلام : سيد أمير على :

فهذه المؤلفات مترجمة إلى اللغة الانجليزية وموجود أغلبها منذ وقع طويل بين أيدى الباحثين في الغرب ، وكذلك ترجمة معانى القرآن التي قدمها المستشرق مونقيه والتي تتمير بأنها قريبة إلى الصحة وبعبدة عن التحريف ، فلو أن الباحث كاتب عادة الاسلام في دائرة الممارف البريطانية كان يتوخى الحقيقة لرجع إلى هذه المصادر وانخذ منها ماهة لمحثه ولاستطاع أن يقدم الاسلام هلى نحو أكثر انصافا وفهما ، ولكن مراجمه التي وردت في ختام البحث توحى بأنه اتخل الطريق الآخر، وهوطريق التعصب والتحامل الذي عرف عن ماملتون جبوغيره فعنلا عن أنها أبحاث مستحدالة لايتسم أصحابها بشهرة فائقة في عالم الاستشراق ولا يقدر من الانصاف في عالم البحث .

أما الاخطاء المتعددة فىفهم الاسلام وفهم سيرة النبى يملية فهىنفس الاخطاء التي كان يرددها الاستشراق والتبشير في القرن الماضي وأوائل القرن الحاضر منذ عبتت صلته الواضحة عصدريه الخطيرين: الكنيسة ووزارة المستعمرات فالعول المستعمرة ( بربطانيا وفرنسا وهولندا ) وهذهالاخطاء رددها الاستشراق الغربي والصهبوني والماركسي على درجات مختلفة وتصدى لها السكتاب المسلبون مثل وقت بميد ، منذ كتب جمال الدين الافغاني وكتابه في الرد على الدهريين وكتب محمد عبده رده على الوزير الفرنسي هانوتو ، وما تزال هذه الاخطاء تشكرو في كتابات خصوم الاسلام منذ أوردما اللورد كرومر ، في كتابانه عن الاسلام وهي أخطاء يرادمها انتقاص الحضارة الاسلامية والمقيدة الاسلامية حتى لا تدكون قادرة على إثبات وجودها واستمادة مكالتها الحقة ، وقد تجاوز الفكر الاسلامي في مطالع القرن الخامس عشر هذه الاخطاء والصبيات وأصبحت تعاليمه ومفاهيمه واضحة في جال الغربيين أنفسهم ، بعد أن ترجت كثابات علماء المسلمين إليها ورددها بعض المنصفين من كتاب الغرب الذين شهدوا الرسول (كارليل) والشريعة الاسلامية ( لامبير ) والمحضارةالاسلامية ( اويون ) والعلم الاسلامي ( در ابر وسارطون) كذلك فقد كشف في الاخير الدكتور مورس موكاي حقائق كثيرة عن الفرآن الـكرم أصبحت معروفة في الفكر الغربي كله. أما دائرة المعارف البريطانية فا والتخاضعة السكنيسة الانجلبوية المرتطبة بالنفوذ الصهيوني والمحتواة من التفسيرات اليهودية الني خصمت لها البروتستانتيه في الغرب كله . ومن أخطاء دائرة المعارف البريطانية والاستشراق الغرب عدم القدرة على التفرقة بين مفهوم التوحيد والنبوة بين الاديان والإسلام والفرق بين الالوهية والنبوة والفرق بين الرسل والصخابة وكذلك عجزهم عن فهم المعجزات وخطاهم في فسكرة وحدة الاديان وكذلك عجزهم عن فهم التكامل الجامع في الاسلام ونظرية الانسطارية الغربية كذلك خطأه في إخصاع الإسلام الجامع بين للساحة والروح لمنهج التفسير المادي المتاريح القائم على المادية وحدها.

فالإسلام دين جامع بين المادة والروح والعقل والقلب والدنياوالآخرة وحيث يفرق الإسلام بين الآلوهية والنبوة فى مفهوم التوحيد الحالص لاتفرق المسيحية بين هذين المعنيين ، أما فكرة وحدة الاديان فصدرها أنها جميعها من عند الله تبارك وتعالى ولكن الحلاف وقع فى التفسيرات التي قدمها وؤساء الاديان .

كذلك يفرق الاسلام بين النبي المؤيد بالوحى وبين الصحابة الذين يصيبون ويخطئون ، كذلك فإن القرآن رسالة الله تبارك وتعالى إلى العالمين جميعاً موحى بها وليست من كتابات الصحابة أو الحواريين .

وأم من ذلك كله أن كتاب الغرب حين يكتبون عن الإسلام إنما يبدأون من فكرة مسبقة يحاولون اقتناص النصوص التي يؤيده وتجاوز التصوص التي تجالفهم .

وبالجلة فاننا نتطلع إلى أن يدخل الاستشراق عصراً جديداً قيه كثير من. الانصاف والبعد عن الهوى والتحريف والتعصب وباقه التوفيق .

### مى يعود الأدب المعاصر إلى أصالتة

يمر الادب العربي المعاصر بمرحلة من مراحل العدمف والتمرق نقيجة المتبعية المخطيرة التي احتوته من جميع أفطاره وفرضت عليه المنهج الموافد: بمفاهيمه الوثنية والمادية والإباحية وهي عصارة مفاهيم النقد الادبي الغربي ، والماركسي والصهيون الني سيطرت سيطرة كاملة على القصة والروايه والمسرحية والشعروا الاغنية والفنون جميعا فأخرجتها من مفهوم الإسلام الاصيل. ولما كانت المرحلة التي يمر بها العالم الإسلام هي مرحلة التحدي والمواجهة للاخطار التي تسكستنفه فإن استجابة الادب لما على هذا النحو ضابيلة وعاجزة لان الادب العربي قد انحرف عن مفهومه الاصيل الذي استعده من القرآن والسنة وجرى فيه مع المذاهب الوافدة التي أخرجته من معندونه الجامع بين المادة والروح وأسلته إلى أهواء أصحاب الاباطيل.

. . .

وسألته الحقة

ولذلك فلابه أن يتحرر إلادب المرن من مذه القيود حتى يستطيع أن يؤدى

## أولا: محاذير في تاريخ الأدب العربي الحديث

تمكشفت فى السنوات الآخيرة حقائق أصبح من الضرورى معها إعادة النظر فى المك الحصيلة الآدبية الصخمة التي عرفت باسم الآدب العربي الحديث والتي ظهرت على مسرحيات المكالاسماء اللامعة : طه حسين وعمد حسين هيكل والعقاد والويات وزكى ميارك والماذني .

فقد تبقى عدة حقائق خطيرة أصبحت ذات أثر واضح فى مجرى الدراسات الآدبية ، أرز هذه الحقائق هى مجافاة هذا التيار كاه وانفصاله تاما عن مصدره الآصيل وأصله الآول الذى تفرغ منه وهو الفكر الاسلاى وذلك ف محاولة عاقة متمردة قام بها هؤلاء جميعا لإعطاء الآدب العربى الحديث منطلقا عقبا يقوم على الانفصال عن الآدب العربي خلال أربعة عشر قرنا و تجاهل تلك الحصيلة الضخمة والحفط المنصل والآثر الواضح ومحاولة دراسة صفحات و بماذج وشخصيات من هذا الآدب العربي في مراحل مختلفة دراسة مستقلة تتحكم فيها مناهج النقد المغربي سواء الفرنسي منه أو الانجليزي وسواء في نقد الشعر أو نقد النثر .

وقد كانت هذه النبعية لمناهج النقد والنقيم الغربي هي أخطر هذه التحولات وكان الاصرار علىهذا الانفصال على أساس أن الآدب الحديث الذي ظهر في أوائل هذا القرن الميلادي إنما هو أدب عربي حديث ، منفصل تماما عن تاريخ الآدب العربي الحافل المتصل وكان في ذلك معنى الحضوع الواضح لعوامل النفوذ الاجنبي سوأ. بالترو العقيم من الانصال بالادب العربي ومتابعة خطه المتصل حتى بدأ الادب العربي الحديث وكانه لقيط غدير متصل النسب بأصوله وقيمة ، وكان إخصاعه لمنادج النقد الغربي الوافد ( منهم من خضع النقد الفرنسي كطه حصين وهيكل وزكي مبارك ، أو النقد الانجليزي كالمازني والعقاد) .

هذا الحضوع كان محاولة أخرى لعزل الادب العربى الحديث عن مكانه الطبيعى باعتباره وحدة من وحدات متصلة بالفكر الاسلام يجب أن لاتنفك عنه ولا تنفصل.

ومن يتابع أسلوب النقد الادبى يجد تلك التبعية المناهج الوافدة الى تحاكم الانسان والبيئات على أساس مادى خالص وخاصة منهج تين وبرونتير وغيرهما الى صدرت أساسا عن الفكر المادى العربى الذى ينظر إلى الانسان على أنه مادة خالصة: خاصما المجنس والمقهة العيش وهى مذاهب أدبية استمدت وجودها من نظرتين أساسيتين: نظرية التفسير المادى المتاريخ ونظرية التحليل النفسي المرويد وكلاهما تعتبر الانسان حيواناً خاصماً الشهوتي البطن والفرج اليس إلا وبغلك خرجت مذاهب النقد عن المفهوم الاسلامي الجامع الاصيل الذي ينظر إلى الانسان على أنه جماع روح ومادة وعقل وفاب.

كذلك فإن معارك النقد قد ثبت تماما ما وصمت به من أنها قامت على الخصومات الشخصية والسياسية فعنلا عن أسلوب الافذاع والهجا. العنيف الذى السمت به هدنده المعارك وخاصة ما كتب فى كتسابى الديوان (المقاد والماذنى) والسفود (الرافمى) كذلك فقد خضمت التراجم الادبية لهدذا الانجاه وانفصلت عن الاطار العام وأوغلت فى الانجراف حين أبرزت صور بشار وابن الروى وأبى نواس وعشرات من الشمراء لذين عرفوا بالاباحية والهجاء.

وقد صور هؤلاء على أنهم أبرز شخصيات الادب العربى بينا تجوهلت تلك المشخصيات الوفيعة العالمية من الكتاب والشعراء والمضكرين البارزين بحجة أن عايكتبونه ليس أدباً وأن الادب هو ما يتصل باهواء النفس والجنس والمغزل والحجاء وإن ماعداه لايدخل فى باب الادب وذلك مغمز آخر من مغامز فساد النظرية الادبية جملة .

ولقد بدت فى الافق فى السنوات الاخيرة حقائق أدبية جديدة جديرة بأن تسكون موضع نظر الباحثين فى تاريخ الادب العربى الحديث ، أبرزها ما أطلق عليه و فساد الحياة الادبية ، وتلك التقاليد التى أدخلها و الاساتذة المكيار ، وما يتصل بها بفساد المناهج الحاممية واستملان أسلوب السطو على الكتب .

وقد كشف هذه الظاهرة الدكتور محمد نجيب البهبيتي في مقدمة كتابه(١)؛،

<sup>(</sup>١) المدخل إلى دراسة الناريخ والادب العربي .

هنذ سنوات والاستاذ محمود محمد شاكر هدا العمام في مقدمة كتابه عن المتنبي.

وقد سجلت الظاهرة خطراً كبيراً وشراً كثيراً ، وصم الحياة الادبية بأشد ألوان الاضطراب وكشف عن أن كل ماأصدرته من احكام كان خاضماً للاهواء البشرية المضللة .

يقول الاستاذشاكر: كان من عادة ( الاسائذة الكبار ) وهي عادة تركت في حياتنا الادبية إلى اليوم فساداً ساحقا: أنهم كانوا يخطئون في العلن ويتبرأون من أخطائهم في السر وكانوا لايصبرون على من يدلهم على الحطأ ويستنكفون كبراً أن يؤوبوا إلى الصواب بل كانوا لايتورعون بالايقاع بمن يدلهم على الحطأ ويتعقبونه بالاذى من وراء حجاب ، .

وهذا المعنى الذى أشار إليه الاستاذ شاكر كان واضحاً وصوحا شديداً في قضية الدكتور طه حسين حين كان يهمس بأراء تخالف ماأذاهه في كتبه .

ولقد أشار زكى مبارك غير مرة إلى أن طه حسين كان يتعقبه بالاذى نتيجة اختلافه معه فى الرأى أو الكشف عنخطأ من أخطائه وأنه لم يكن يرد على دهاواه بل كان يدبر له المكائد فى رزقه فى الحفاء .

كذلك أشار الاستاذ شاكر إلى أن الاساتذة الكبار كانوا لايحبون إلا الثناء المحتى المصنى الخالص من كل شائبة فاذا جاءهم غير مايحبون تنمروا لمن أتاهم به تنسر من لايبيت على دمنة (أى حقد).

هذا هو للنهج الذى عرف به الاساتدة الـكبار فىأسلوب تعاملهم مع زملائهم وتلاميذهم وقد أشاعوه فى الحياة الادبية سنوات طوالا ونشأ عنه ذلك النفاق العجيب الذى أفسد كل شيء .

ویشـیر الاستاذ شاکر إلی مسألة السرقة والسطو التی کانت إحــدی طبائیم الاسانذة الـکبار فیقول: إن طه حسین أمضی عاما کاملا یتحدث عن نظریة الشمر الجاهلی وانتحاله وهی نظریة کتبها المستشرق مرجلیوث وقرأها شاکر قبل أن یتحدث عنها ومع ذاک فقد أصر الدکتور طه علی آن النظریة من محصوله (م ۲۳ - المد الاسلامی) ولم يشر من قريب أو بعيد إلى المصدر الذي أخذ منه مع أن كتاب الصعر الجاهل بالنسبة لبحث مرجليوت لايويد عن أن يكون (حاشية الدكتور طه على منن مرجليوت).

يقول: إن هناك قضية السطوعلى أفوال الناس وآراتهم وأعمالهم ثمم ادعاء على عوير مقتدر، ثم الاستعلاء بهذا الملك المغصوب والاستطالة به على الناس وأبضع من ذلك أن يشكشف أمر هذا الغصب والسطو ويتسامع به الناس ويدل الكتاب والعلماء على الاصل المغصوب كتابة موثمة منشورة ، فلا يبالى الساطى بثىء من ذلك كله يزداد جرأة وتها وادعاء واستعلاء واستطالة ، كأن الدى قيل عن سطوه لم يقل ، وكائن ظهور سطوه فضيلة ترفع من قدره وتنوه به في المجامع .

يقول الاستاذ شاكر : دخلت الجامعة ومعى من مرجليوث ف مسألة الشعر الجاهلي مضغيا إلى استاذنا الدكتور طه ، كنت أقرأ المتن بعيني وأسمع الحاشية على المتن بأذني ، وأخذني من الحيرة والدهشة ، كل بوم أقول لنفسى ، عسى ولعل وأتوقع أن يذكر الدكتور طه مرجليوث مرة ، وينسب إلى الرجل رأيه في مسألة الشعر الجاهلي ، مجرد إشارة وذهب توقعي باطلا هذرا لم أسمع منه لا دانتهي بي الحديث ، وإذا كل شيءمنه هو يبدأ وإليه ينتهي ، كيف يكون هذا والمتن أماى أقرؤه بعينين مبصرين وكل شيء يقوله الدكتور طه من هذا المتن وحده يبدأ وإلى المتن وحده ينتهي .

یالحیرتی و عجبی لو مرة واحدة ذکر الدکتور طه اسم و مرجلیوث ، النجوت من هذا النول الی کانت تفرعنی و تنشیت بی ، ثم یقول : وقفت أجادل الدکتور طه فی المنهج والشك حتی انتهرنی ثم استدعائی فدخلت علیه فعا تبغی و آنا صامت لا استطیع آن أرد ، لم استطع آن أ کاشفه بأن محاضراته التی لسمها مسلوخة کلها من مقالة مرجلیوث لانها مکاشفة جارحة من صغیر الی کبیر و لسکنی کنت علی یقین من أنه یعلم أنی أهلم ، من خلال ما أسمع من حدیثه و من صوته و من کلاته و من حرکاته أیضا و لسکنی من یومئذ أیضا لم أکف عن اذاعه هذه الحقیقة التی أکتمها فی حدیثی مع الدکتور طه و هو أنه سطا سطوا کریها علی الحقیقة التی أکتمها فی حدیثی مع الدکتور طه و هو أنه سطا سطوا کریها علی

مقالة المستشرق الاعجمي فكان بلا شك يبلغه ما أذيمه بين زملائي .

واشتد الامر وتدخل بعض الاساندة كالاستاذ نلينو والاستاذ جوبدى من من المستشرةين وكنت أصارحهما بالسطو وكانا يعرفان ولسكنهما يداورانإلى أن جاء اليوم الذى عزمت فيه على أن أفارق مصر لا الجامعة وحدها . .

ويدمغ الاستاذ بجرد محمود شاكر العصر الادبي كله حين يقول :

و كانت قضية السطو فيما قبل عام ١٩٢٨ تسير على استخياء وكان ما بق من أخلاق الناس في الناس يكف من خطواتها في حياتنا الادبية ، ولسكن لمسا تأولات مسألة الشعر الجاهلي في الجامعة وعلم من يكن يعلم أن الذي قبل فيها إنما هو سطو مبين على مقالة مارجليوث اختلف الامر اختلافا شديدا فالجامعه وجميع اسانفتها يومث قد علوا علما يقينيا أن كتاب (في الشعر الجاهلي) قائم على السطو على مقالة مرجليوث بحذافيرها ومع ذلك فقد ابتلعت الجامعة وأساتذتها هذا السطو ثم تسترتا عليه ، لا بل أحاطوه بالرعاية وبالمصبية فكان ذلك إقرارا بالصحت لحذا المبدأ فن يومئذ أخذ من كان بالامس يستحى أن يوحم بالسطو يخلع برقع الحياء عن وجهه شيئا بعدشي، واستحدث كل منهم وسيلة من الوسائل وأسلوبا من الاساليب بجعل هذا السطو يبدو ضرباً من (التجديد) في دراسة الادب وفي الناج الادب.

وبيداً للسطو من بعض الاسائذة المكبار تزداد أساليبه خيثاً ونكراً ودهاء ومسكراً يوماً بعد يوم تحته سيطرة الإرهاب الثقاني الذي تولى كبره الاسائذة الكبار وتسهل من أمره ما كان يستصعب وبدأ المكبار يستفلون الصفار أيضاً ويدربونهم على السطو الصريح بأساليب تختي شيئاً من معالمه ودارت المجلة ولم تزل تدور وجاء جيل بعد جيل أصابطريقاً نافذاً فسلك واستقر الاهر علىذلك في حياتنا الادبية إلى اليوم: أقول الله في البحث الادبي والعلى بلا استثناء إلامن عصم أفه وهم فليل وليت الاهر وقف عند ذلك القدر من المكر والدهاء في السطو ، ليته وقف ، ولمكن انحدر بعد إلى هوة السطو الحر وقرارته ، انحدر الميها بلا قناع الزمن الذي يسد له على أعمال الناس بالتقادم .

مثال ذلك كتابكان صاحبه يحميه حيا ، فلما هلك ملكت معه الحاية وأسدل

الومان عليه قناعه ، يأتى أستاذ فيعيد اشره بنصه كاكان ، ولسكن عليه إسمه هو ويرتفع الامر إلى المحسكمة فتحكم بأنه سطو دون أن تلجأ إلى خبير من أهل هذا العلم ، لآن الاستاد قد أغني المحسكمة عن إرهاق الحبير ، كان سطواً حراً . سطراً شم مات الامر وابتلعته حياتنا الادبية ابتلاعاً حراً ، بلا استنكار لا باليد ولا بالسان ولا بالقلب ، وإدا بلغ الامر هذا المبلغ فلا ريب في أن السطو الحني المتقن الذي يليس طيلسان الحاصة أو برد الاستاذية أو يختال في ثياب موشاة من للبحث العلمي ، خليق أن يعد عندنا في حياتنا الادبية تسابيح عبادة في محراب الفنون والآداب .

ويقول الاستاذ شاكر : أتلفت اليوم إلى ما أشفقت منه قديما من فعل ( الاساتغة السكبار ) .

لقد ذهبوا معد أن تركوا من حيث أوادوا أو لم يريدواحياة أدبية وتقافية قد فسدت فساداً وبيلا على مدى نصف قرن ، وتجددت الاساليب و تنوعت وصار السطو على أعمال الناس أمراً مألوفاً غير مستشكر ، يمنى في الناس طليقا عليه طيلسان البحث العلى وإن لم يكن محصوله إلا ترديداً لقضايا غريبة مصاغها غرباء صياغة مطابقة لمناهجهم ومنابتهم ونظراتهم في كل قضية واختلط الحايل بالنابل قل ذلك في الادب والفلسفة والتاريخ والفن أوماشت فانه صادق صدقالا يتخلف فالاديب مصور بقلم غيره والفيلسوف مفكر بعقل سواه ، والمؤرخ ناقد للاحداث بنظر غريب عن تاريخه ، والفتان قابض قلبه بنبض أجنبي هرب تراث فنه ، واوحتاه ي .

# ثانياً : حاولة لاعادة تقييم عمل الأدباء المرب في الجيل السابق .

مناك حركة غاضبة يحمل لرائها بعض المشتغلين بالصحافة العربية في هذا العضر تحاول أن تضع طابعاً من القداسة الكاذبة على بعض الاسهاء التي لمعت في العصر السابق من أمثال : طه حسين ، ولطني السيد ، وسلامة موسى ، وعلى عبد الرازق، وقاسم أمين ، وساطع الحصرى ، وغيرهم .

وتصفهم بعبارة رديئة هى عبارة والقدم الشوامخ ، كأنما لا يجوز لاهل مذا العصر من المفكرين إعادة تقييم عمل الادباء العرب الذين سبقوا على الطريق . وكأنما كان مؤلاء الادباء مبرءون من كل خطأ أو كأن نقد أعمال هؤلاء الكتاب ووضعها فى ميزان صحيح من النقد والتقدير عمل محرم .

والحقيقة أنه لا يوجد أدب ولا أديب عن لمدت أسهائهم لمعانا خاطفاً هو فوق النقد وإذا كنا نراجع أعمال النوابغ الذين لا يقاس عليهم أمثال النزالي وابن تيمية وابن حزم وابن القيم . وغيرهم من أصدق الناس إيمانا بمستوليتهم وأمانتهم للفكر الإسلامي فكيف لا بجوز إعاده تقييم أمثال هؤلاء الكتاب الذين ليس لحم مثل هذه الإمانة ، والذين عاشوا في مرحلة من أشد مراحل التجدى والتفوذ الاجني .

وقد استخدم كثير منهم فى تنفيذ مخططات التغريب والغزو الثقافى ، بل ووصف كثير منهم كانوا قناطر الفكر الغربى ومن الحق أن يقال أن هذه المراجسة والنقييم لاعمال هؤلاء لا تقوم على رأى مسبق باتهامهم أو العمل على انتقاصهم ، فنهم كثيرون كانوا عتابة قناطر بين الفكر الإسلاى والفكر الخمر عن نية حسبة أو منطلق صحيح أو محاولة أو اجتباد يقوم على الإعتقاد بأن هذا هو الطريق النافع الأمم .

ونعتقد أنه لا يمكن الحدكم على هؤلاء جميعاً بحكم واحد ، ومنهم كثيرون المجتهدوا فأخطأوا فنهم أجر المجتهد، ولكن منهم من كان يقصد حقيقة إلى أن يقوم بدور فى خدمة النفوذ العربى وكان يحمل فى صدره أحقاد \_ كشفتها كتاباته من بعد \_ فى مواجهة الاسلام والازهر والعرووية \_ بعضهم كان يهدف

حقيقة إلى قسميم جميع الآبار وتقل كل ركام الفكر البشرى القائم على الالحاد والاباحية والهادية لحلق جو من الصباب الشامل أمام رؤيا الفكر الاسلامى الصافية النقية القائمة على التوحيد الحالص

ولا ريب أن أمثال محمد عبده والعقاد ومحمد حسين ميكل ، ورفاعة الطهطارى والسكواكي كانوا يقصدون خدمة أمتهم ولم يكونوا عملاء ولكن بحرى فكرهم اختلط بمفاهيم وافدة تأثروا بها فأخطأوا فى بعض الفروع.

وعلينا أن نكشف هذه الجوانب وليس فى ذلك ما ينتقص من مكانتهم وهدفهم الحقيق ولكن يحب التنبيه على تلك الاخطاء ولكن هناك مجموعة أخرى كانت صالمة مع التغريب والغزو الثقافى تحمل فى أعماقها ذلك الحقد الدفين والرغبة الراغبة إلى التدمير .

وما اعتقد أن هذه المراجعة ، وإعادة النظر في هذا النتاج الآدبي الذي صدر في أبان مرحلة من أخطر مراحل أمتنا ، وكان عاملا في دعم وتركيز قواعد التغريب التي ترى إلى صهر أمتنا في بو تقة الفكر الغربي والقضاء على معالم الاصالة الاسلامية البارزة في أدبها وفكرها وما يمكن إأن توصف هذه المراجعات بأنها محاولة لانتقاص الآدب العربي ولا كشف وجهة هو لاء الآدباء أو أنه ينتقص قدر العمل الآدبي والفكري الذي سار فيه عدد "ضحم من الأبرار ينتقص قدر العمل الآدبي والفكري الذي سار فيه عدد "ضحم من الأبرار المنين حلوا لواء الاصالة ولم يذكره أحد لان تلك الاسهاء التي أبرزتها السياسة الحزبية وحركة التغريب قد حظيف بأكبر قدر من الشهرة والتبريز بحيث حجيت الحزبية وحركة التغريب قد حظيف بأكبر قدر من الشهرة والتبريز بحيث حجيت الحزبية وحركة التغريب قد حظيف بأكبر قدر من الشهرة والتبريز بحيث حجيت الحربية وحدة الكويمة التي كانت تعمل خالصة لوجه الحق وحده .

فعلى الذين يتزعجون من كشف زيف أمثال: طه حسين ، ولطنى السيد وهيرهم أن يخففوا من غلواتهم وأن يؤمنوا بأن ذلك لن ينتقص النهضة ولن يوعزع مكانه الامة ، ولن يحترح من كرامة التاريخ الادبى ، وإنما على السكس من دلك فإنه سينقيه ويضعه في ميزان الحق .

وإنه ليس من مصلحة أى أمة أن تفخر ببطولات زائفة ، أو تحتضن أسمار لا ممة ، لم يكن لمانها في الحقيقة قائماً على بجد أصيل ، وإنما كان من حمل خصوم

هذه الامة لإعطاء هو إعطاء مكانة غير صحيحة واقة كاذبة في نفوس الناس فتخدعهم عما يقدمون من سموم .

ولا ريب أن اليقظة الإسلامية التي كشفت عن زيف هذا الاتجاء المعارض الاصالة منذ وقت طويل لابد أن تدحض هذه الشبهات وأنه تبين وجه الحق . فان هدف التغريب ورجاله عن استظلوا بمغللة الادب العرف في العصر السابق، هو هدم كل مقومات الاصالة الاسلامية والقيم الاساسية لحذه الامة ، واحتواء هذا الفكر وصهره في بوتقة الاعبة العالمية .

ولذلك قان عمل هذه المؤسسات التبشيرية والاستشرافية التي تمثلت كتابات هؤلاء الغربيين هي بمثابة خطر حقيق وحاجز قائم يحرل يين المسلمين وبين معرفة جوهر فكره بما يثير هؤلاء من شبهات في بجال النقد الادبى، والفلسفة بوالثقافة والتاريخ والنراث. هذه القمم الشوامخ التي يمكن أن تسقط وهي في ظنالبهض أنها هي التي سنعت نهضة مصر أو تهضة الشرق وخاصه في مجال النصال الوطني أو التحرر من النفوذ الاجنبي .

وهذا لا ريب وهم كبير خدعتنا به الاسماء اللاهمة .

فان هذه الاسماء اللامعة لم تصنع تلك النبضة التي يظن أنهم صنعوها وإنما صنعها غيرهم من ذوى الاسماء الجهلة التي لم تحوز مثل هذه الشهرة العالمية المدوية، أو لئك المخلصون الصادةون فان أحداً لم يذكرهم اليوم.

أما هذه الاسماء اللامعة فانها لم تصنع شيئًا ومصدر شهرتها إنها عملت في مهال السياسة والحزبية والصحافة يوماً بعد يوم . في ذلك الركام المضطرب العاصف من الصراع الحزب والجدل السياسي والهجاء المرير ، فأعطاهم هذا كل هذه الشهرة .

أما جهدهم الحقيق في مجال بناء النهضة فهو قليل وأمثال هؤلاء اللامعين لم تكن كتاباتهم في الادب والفكر تشاوى واحداً من مائة من كتاباتهم السياسية والحزبية والمجدل والهجاء ولم تمكن تساوى واحداً من ألف من كتابات ذوى الاصالة والثقافة والتناج الجيد.

ولمكن السياسه والحزبية هي التي إعطتهم لمعان الاسم أ. إن أسماء كثيرة هي

الني أعطت النهضة الاسلامية دَفَعَتها الفوية من علماء وكتاب الاصالة الحقة، وايس هؤلاء هم الذين فاموا بهذا الدور ولا تنسكر أنهم شاركوا فيه يجهد صليل لايتفق مع شهرتهم المدوية ولسكن كانت لهم أخطاء وانحرافات فقد استمدوا دورهم ولشاطهم من مناهج الغرب وعجزوا عن فهم مناهج الاسلام فأخطأوا فيها ونقلوا عن الاستشراق كثيراً ه

ولمكن الاصالة الحقيقية كانت ممثلة فى بحموعة ضخمة لها دور حقيق من أمثال مصطفى صادق الوافعى ورشيد رضا وشكيب أرسدلان وعب الدين الحطيب وحس البنا وأحمد شوقى وحافظ إبراهم . وأحمد زكى باشا ، وطاهر الجزائرى ، وأحمد تيمور ونديم والمويلخي ، والسكواكي ، وعلال الفاسى ، وأحمد وفيق ، والبكرى ، والمويلحى والمنفلوطى والبشرى ، والويات والثمالبي وعزام ، والديس ، والمازني وحسنى عبد الوهاب ، وفريد وجدى والفلاييني وطنطاوى جوهرى وخلاف .

فكيف يمكن إنكار هؤلا. جيماً وتجاهلهم وإدامة الحديث عن ثلاثه أو أربعة هم : طه حسين ، والعقاد ، وهيكل ، وسلامة موسى إلا إذا كان هناك هدف مبيت لاعلاء هذه الاسماء وحدما وتجاهل هذه المجموعة الصخمة التي صنعت فعلا يقظة الفسكر الاسلامي واستمدت جهودها من مفهوم أصيل للراث الاسلامي وفق إفطلاقة حقيقية بعيدة عن أخطاء الاستشراق وانحرافات الفكر الوافد .

أما هؤلاء السذج الذين يحاولون البوم أن يستعلوا بأحساب باطلة موهرمة بأن يدعوا أنهم تلاميذ لهو لاء المالة السكذبة فانهم لا يستطيعون رد هذا التيار الاصيل الذي يحطمأ صنامهم ، وأن هو لاء الصفار إنما يدافعون عن وجود موهوم مرعان ما تزيحه أضواء الحق: ( بل نقذف بالحق على الباطل فيدمفه فاذا هو لماهق ).

لقد قام عمل هو کاء الرواد ، على الكذب والتصليل فخانوا أمانة الغلم وأمانة أمتهم التي وكلتها ووثقت بهم .

ولا ربب أن تقييم أعمال الرواد تحت لوا. الاسلام إنما هي ضرورة طبيعية لمحشف حفائق الامور أمام الاجيال الجديدة التي خدعتها الاسماء الرنانة ذاك الصهرة المدوية , هذه الصهرة التي كانت شكلتها ظروف وقوى وأوصاع لم تـكن النبوغ الحقيقي أو الايمان بالقلم أو الامانة في حماية مقدرات المجتمع ، بل كانت التبعية الفزاة وللتفريب .

ولذلك فان ما يسمونه ظاهرة إنهيار جيل العالقة ليست أكثر من خدعه ووهم يحاول به النفوذ الاجنبى أن يثبت وجوده ويؤكد الحصيلة التى حققها بغش هذه الامة والتلبيس طيها ، ولذلك يزعجه أشد الازعاج أن ينسكشف ما وراء هذه الاسماء التى لمت فى غفلة من الومن ، والتى لم تسكن ذات أصالة ، وإنما كانت هسذه القوى هى التى فرضتها وخلقت لها هذه الشهرة المدوية كذباً وتصليلا وبغر حق

#### الثاً: شوائب النهضة الادبية:

إن تشوءالنهضة الادبية من قلب قضية الحوبية السياسية بعد أن سقطت الدعوة الوطنية المنطلقة من الايمان بالمفهوم الاسلاى (بعدأن انتهى جيل الحزب الوطنى وظهور جيل حزب الامة ثم سعد زغلول) وتحول مفهوم الحزبية السياسية وقيام مفهوم الاقليمية على منطلق الديمقراطية الفربية التقليدية:

كل ذلك قد خلق الآدب وأهل الادب تقاليد باطلة وزائفة استحدث وجودها من ذلك الحرق الذي خرقه سعد زغلول حين فصل السياسة الحربية عن الوطنية المرتبطة بالاسلام، وحين دعا طه حسين إلى فصل الادب عن الفكر الإسلامي من ناحية، وحين دعا جماعة المجددين حالتغريبيين على هذا العصر وكانت بيدهم مقاليد الثقافة والصحافة إلى فصل الادت العربي المعاصر عن الادب العربي الاسلامي وإعطائه قالياً إقليميا حتى سمى بالادب المصرى أو الفكر العربي وهما كلمتان صالتان تهدفان إلى القضاء على استمرار حلقات الادب العربي المتصلة منذ كلمتان صالتان تهدفان إلى القضاء على استمرار حلقات الادب العربي المتصلة منذ بالغرب وبالمفاهم المامانية والمادية الوافدة وعذاهب الادب الجديدة التي تصور بالغرب عفهوم الحيوان.

وقد تشكل فهذه المرحلة تيارمنفصل عن الفكر الاسلامىوفيه تبعية للمفاهي الغربية التي تختاف عن مفاهيمنا في جالات كثيرة ، تختاف في مفاهم الاقليمية والمصرية والفرعونية والقومية والديمقراطية الغربية وفى مفاهيم الوعامة الآدبية وحلامة الفردية بالإسلام وعلاقة المصريين بالعرب والعرب والمصريين بالإسلام والمسلين ومفهوم الدولة المثمانية .

وقد تبنى هذا الآدب مفاهيم وافدة فى مختلف بجالاته ، وكان بعصها مسموما حتى حين حاول الشعر أن يخرج عن نطاقه كمفهوم أصيل هو ديوان العرب والمعبر عن أزماتهم وأحداثهم وقضاياهم والتحديات التي تواجههم فقد كائت الدعوة التغريبية ترمى إلى إلسحاب الشعر من كل هذه المجالات وإتهامه بأنها أدب المناسبة إلى التقوذم والقصور حول الذات الانسانية ومشاعرها وكانت هذا مرحلة أولى في تلك المحاولة الحطيرة التي انتهت بظهور الشعر الحر وانطواء صفحة الشعر الأصيل إلى حين.

وكان أخطر مقاتل الحركة الادبية التي نشأت في بهال السياسة مر أنها حلت مفهوم الحلاف مع الانجليز في نفس الوقت الذي تينت واحتصنت فيه مفاهيم الادب الانجليزي وفصله في مختلف مجالاته عن الادب الفرنسي مع الاعجاب الحالص بالحضارة الغربية.

كان هذا هو مفهوم الحركة الوطنية التى قادما سعد زغلول والروت وعدلى وكانت تحمل ظاهريا طابع الخلاف ـ لا الحصومة مع الانجلير ـ معالاعجاب بروح الحصارة الغربية واحتصانها فى مختلف مجالاتها .

والدفاع الحالص عن القانون الوضمى ونظامالربا والاقتصاد والرأسمالية الغربية والديمقراطتة الليبرالية ، والمفهوم القومى الاقليمى .

كانت بمفهوم معارضه النفوذ الاجنبى السياسى وتقبل النفوذ الاجنبي الفكرى والاجتماعي .

وهذه المعارك التي كانت تصور على أنها خلافات بين السياسة والاستعار كانت تدور داخل دائرة الولاء النفوذ الاجنبي والايمان به والتفاهم معه ، ويمفهوم المراحل الذي تقبل من المحتل ما يمكن إعطائه وليس بمفهوم الوطنية الحقيقية المعارضة للنفوذ الاجنبي والتي تومن بأنها تعارض في نفس الوقت فكره الاجتماعي والعمل على التحرر من نفوذه إلى منهج مغاير 1 كثر أصالة وأقرب

لملى روح الامة نفسها والذى يمىكن أن فستمده من الفسكر الإسلامى في الحسكم والاقتصاد والسياسة والاجتماع .

لقد كانت الحركة الآدبية تابعة للفكر الغرب تبعية حقيقية ليس ف مجال الآدب بل في مجال الفكر والاجتماع، ولذلك فلا يمكن القول أنه كانت هناك خصومة حقيقية بين كتاب الوفد مثلا وبين الانجليز.

لقد كان مناك اختلاف وجهات نظر مرحلية ومحدودة ليس فى نطاق الاعتراف بالوجود البريطانى فحسب ، بل فى نطاق تقيل الروح الغربية فى السياسة والاجتماع والحزبية وتقديرها وتقليدها والدفاع عنها بل إن مهاجمة النازية أو الشيوعية إنما كانت فى نفس خط الإعجاب والتقدير للفكر السياسى الغربى الديمةراطى .

كذلك كان كل الدهاة إلى الوطنية ـــ بمفهومها السياسي الحزبي في ذلك الوقعة أولياء للفكر الغربي وللثقافة والحضارة الغربية .

(العقاد وهيكل وطه حسين جميماً ) بالرغم من أنهم كتبوا عن الإسلام فيها بعد، وربما كانت بعض الكتابات في نفس الحط الذي يهدفإلى تأييد ديمقراطية الغرب أو الهجوم على الماركسية تحت لواء الاسلام.

وبذئك يمكن الفول أن النهضة الآدبية كانت مشوبة بروح الاحتواء الغربى. ولم يكن مؤمنة بالاصالة الاسلامية العربية المستعدة من المنابع الصحيحة .

لقد كان الآدب العربي يميش في إطار أقليمي وطني سياسي حزبي في كل كتابات الآدباء الذين كانوا في نفس الوقت هم أقلام الآحواب المنتقضة كالصواعق بالهجاء على خصومهم وهو الهجاء الذي الستعمل كل أساليب الهدم وكلمات السباب ولكن حركة اليقظة الاسلامية سرعان ما استطاعت أن تمتلك زمام الآمور وتطرح الفكرة الاسلامية كنهج حياة ونظام مجتمع فيكون لذلك أثره العميق والواضح في مجالات السياسة والصحافة والثقافة والآدب جميعاً. وقد وصف الدكتور محمد محمد حسين هذه الظاهرة فقال: إن طه حسين والعقاد لا ينتميان أصلا إلى المدرسة الاسلامية من الناحية الفكرية ولكنهما ينتميان منذ نشأتهما الاولى إلى المدرسة الميبرالية المحروة التى تمتبر لطني السيد أستاذها الاول في جيلهما والمدرسة الميبرالية بحكم العقل المجرد والمتحرر من كل المواديث الفكرية والسلوكية في كل شي. ولا تبالى أن تلتق مع الدين في كل وجهات النظر أو في بعضها أو تتعارض معه وتجالفه ولكن طه حسين كان أكثر عنفاً وأكثر جرأة في معارضة الدين وفي المجاهرة بما يثير الناس ليلفعه إليه الانظار.

لقد هاجم طه حسين أبيه فيا كان يتلوه من أور اد في أعقاب الصلاة وفي الليل في كتاب الايام.

وا.كمن طه حسين والعقاد قد اكتسحتهما الموجة الاسلامية العارمة فتتابعت كتاباتهم بعد أن أصبح ذاك هو البدع الشائع الذي يعم الاسواق .

ولم يعد التصدق بالفكر و ظرائه المستوردة سمة من سبات المفكر بن تستبوى الأغرار من الشباب كاكان في العشرينات ، ويرجع هذا الانقلاب الفكرى إلى عدة عوامل حدلت بالناس وبكثير من المفكرين عن طريق احتذاء الحضارة الغربية والفكر الغربي ودفعتهم إلى طريق الاسلام موجة التبهيد محرة البهود إلى فلسطين مسقوط الخلافة على يد الكاليين ، ظهور جمعية إسلامة عظمة بقودها الاخوان والشبان .

نهم: لقد نحول هذا الاطار الاقليدى الوطنى والسيامي على يدحركة اليقظة الاسلامية إلى شيء آخر ، لقد أعادوا المفهوم الاصيل للفكر الاسلامي كأساس ومنطق وإطار لمكل هذه المناصر التي تتحرك داخسل إطار بعد أن هد التغريبيون وفي مقدمتهم طه حسين إلى أسلوب المقوق وعزلهم الادب عن مساوه الطبيعي خلال أربعة عشر قرناً في نطاق القرآن وفعنا، عن النظرية الخاصة :

وهكذا يمكن القيول بأن مفهوم التغريب الذى سار عليه الادب العربي خلال

هذه الفترة ـ فترة التبعية السياسية \_ كأن يعتمد على عناصر أساسية عي :

أولا : تحكيم الآدب العرب في الفكر الإسلامي بإعطائه نفوذاً ذائفاً بسيطرته على تاريخ الاسلام وفكره وحقيدته وشريعته ويحكم فيها حكما باطلا .

ثانياً : تحكيم مناهج الآدب الغربي ( سواء الفرنسي أوالانجاري) في صياغة ونقد الشعر والنثر :

ثالثا : فصل الآدب العربي المعاصر عن الادب العرب في هراء الممتد وإطلاق اسم الادب المصرى أحيانا .

رابعا : فصل الراجم الادبية عن الاطار العام وإعلاء الشخصيات الموصومة أمثال بشار وأن تواس .

خامسا : تفسير التاريخ الإسلامي تفسيراً غربيا وتابعة لتفسيرات للمنشرقين المسيحين ، ذوى الحلفيات المعادية للإسلام :

سادسا : إقذاع النقد الادن وإبلاغه أقصى دوجات المجامواستعال الاصلوب الحزبي النازل .

سابعا : صدوت جميع معاوك النقد من مصادر الخصومات الشخصية والسياسية والاستعلاء الذاتي و وخدمة الثقافات الفرقسيه والانجليزية والدفاع عن إحداها في مواجهة الاخرى .

ثامناً : لم يكن مؤلاء الادباء يحملون صورة المثل الاعلى الاخلاق الـكريم وكانوا يتطلعون إلى صور البوهيمية الى عرف فى حياة أمثال بيرون وشيل .

يقول الدكتور بحمد بحمد حسين : إن هناك قاعدة أساسية ينبغى أن توضع فى الحساب حين يوزن الادباء والمف كرون من وجهة النظر الاسلامية هى أن الاسلام تظرية فى السلوك يمثل ما أنه نظرية فى المعرفة ، ولذلك كان من المهم أن لا يقبل ف كر إسلامى أو أدب اسلامى من مفكر أو أدبب لا يمارس الاسلام ولا يلتزم به ومعروف أن طه حسين والعقاد لم يكونا عارسين الإسلام فى أصوله الاصيلة .

واقد كان من وراء وسائل الاعلام جببات مختلفة ذات نفوذ وسلطان تجمعها

عداوة الاسلام والكيد له وهي تعمل بأيدى ضعاف المسلمين الذين يغربهم بريق المسال والحياة .

هذا و يحب أن يوضع فى تقدير الباحثين دائما هند مراجعة أتباع الادب العربى الحديث أن: منصور فهمى وطه حسين وزكى مبارك ومحمود عومى ، عند ما سافروا الى أوروبا تسلمتهم أيدى أساتذة يهود دفعوا منصور فهمى الى التهجم على المن خلدون ودفعوا زكى مبارك النبى وذوجاته ودفعوا زكى مبارك الما القول ببشرية القرآن .

وقد تبين الحكل منهم من بعدخطأه ، وتآمر اليهود عليه .فحاول بعضهم العودة وتراجع منصور فهمى وكشف ذلك هيكل صراحة ودعا زكى مبارك المالاصالة عن طريق حماية اللغة العربية من العاميات والحروف اللاتينية ، وهكذا حاولوا تصحيح موقفهم الاطه حسين الدى ظل مصراً على موقفه حتى النهاية .

# رابعا : التحديات التي تواجه الادب العربي الحديث :

عندما نرى الانحراف الشديد الذي يواجه الادب المسكتوب باللغة العربية في السنوات الاخيرة تعود الى تحديات الصهبونية. تقول بروتوكولات صهبون في مادة (أدب): ووفى خلال القرون التي تنعمت بقرون النور والتقدم وضعنا في أيدى الناس حروبا من مادة الآداب المنشورة بالطباعة. هي غاية في التفاهة والقذارة والغثاثة: وبعد أن نقيم علمكتنا فهذه الانماط من مادة الادب ستظل على حالها سارية مسراها نروجها ونحث عليها.

#### (البروتوكول ١٣)

ولقد تناولت البرواركولات رووس مرضوحات هامة وخاصة فيا يتعلق بالحرية والصحافة والتعلم والشباب وغيرها من القيم والموسسات التي يندفع في العمل بها بعض مر بطنون أنهم يخدمون أمتهم وأوطانهم . وهم في الحقيقة يخدمون الاهداف الصهيوانية بغير ثمن ، وهم ما أطلقوا عليهم تعبير و العميان ، .

ولقد جرى فى السنوات الاخيرة تساول عريض ؟ هو: لماذا لا يمثل الادب المكتوب روح هذه الامة؟ ولماذا تخلف وسقط رانحرف وضف قدرته على التعبير وحدمف نقاده عن الاداء الصحيح ؟ والمسألة أبسط من البساطة : ذلك أن مذا الآدب الذي تراه سواء في جال الشعر أو القصة أو المسرحية ، لا يستمد روحه من قلب هذه الآمة ، ولمكنه يستمد مادته من الفكر الواقد ، وأغلب الذن يكتبونه لا يمثلون هذه الآمة ، وهم منحرفون في أساليب الآداء الواقدة ، فعنلا عن أنهم رافضون لقيم هذا الامة ومقدراتها .

إن أغلب هذة الكتابات هي حصاد الهشيم ، وهي ركام الشعوبية الحاقدة الضروس .

وهناك القليل والقليل جداً الذي حاول أصحابه أن يعبروا بإخلاص والكنهم حناهوا في غمار التيار الاسود الدي حجب ضوء الشمس سنوات طويلة .

ونحن نرى اليوم أن معطم ما يكتب نحت إسم أدب وشعر وقصة هو شيء ملى المغثاثة والنفاعة والقذارة حقا . ونرى تلك الاسماء اللامعة التي ما زال يسوقها الإستشراق شرقاً وغربا من مؤتمر روما إلى مؤتمر انجلترا إلى موتمر هذه الماصمة أو تلك من بلاد الغرب يحملون معهم أحقادهم وخصومتهم وكراهيتهم للفة للعربية والمعرب وللاسلام ولعامود الشعر وللخايل بن أحمد وللمتنبى والبارودي في العصر الحديث .

لا ندهش عندما نجد واحداً منهم يفول :وادعو إلى قتل الفصاحة وإلى تجاهل البلاغة فقد أصابنا منها شركثير ، وما يقوله هذا العقد السابع من القرن لا يختلف عما قال جران وزملاوه المهجريون في العقد الثالث ؛ ولى لغتي ولـكم لغتكم ».

ولقد كان لتلكالفترة التي سيطرت فيها الشعوبية على الفكر الاسلامي والادب العربي قبيل النكسة وبعدها ءوهي ما تزال آ ثارة باقية وقائمة ولها أثر البعيد في تلك الضربات التي وجهت إلى الادب العربي وإلى الملغة العربية «

وظهور هذه الصيحات المريضة التي حمات لواء كتابات أطلق عليها قصيدة النتر أو الشعر الحديث ، أو غيره من أسماء سرعان ما وجدنا من يدرس هذه الحثالات ويصنفها ويوسرخ لها ويعطيها طابع الظاهرة ، وكم من طواهر كاذبة ظهرت في أفق الادب العربي ، ثم انهارت وسحقت لانها لم تـكن تملك حقيقة النسب

الصحيح ومو الاصالة ، ولم يكن هناك بد من أن يتصدى مستشرق مثل ( جاك بيرك ) إلى هذه المحاولات ويهلل لها ويكبر فى كتابه فى الادب العربى المعاصر الذى أصدره عام ١٩٦٦ .

وقد ظن وظنت مع موسسة الاستشراق أن ماكانوا يطمغون فيه من فصاء على البلاغة والاصالة فى الادب العزبى قد تحقق على يد هذه المجموعةمن الصعراء والقصاصين وظنوا أنه إذا فتحت الصحف والمجلات ذلت الالوان الواهية أبو إبها لمثل ذلك فإغاد خل هذا كله إلى الناريخ، وأصبع حصادا موجودا وتيارا واضحا ، وكذبوا ، فقد كان ذلك كله من خداع النظر ووهم الحاطر .

ذلك أن هذه الآمة قد عودتنا دائماأنها في خلال الازمات الصخمة لايستجيب الادب لها ولا يستطيع أن يمبر عنها وانما الذي يعبر عنها حقيقة وهو الفسكر ، وآية ذلك ما وصل إليه الباحثون فيما يتصل بأحداث عمائلة كالحروب الصليبية، ومقاومة التتار والفرنجة وغيرها .

إن هذه الملوحات التي تقدم سواء في القصة أو الشعر هي في تقدير الكثيرين و خثاء به لانها لا تمثل حقيقة هذه الامة ولان أغلب الذين كتبوها لم يكونوا إلا أتباعا لهذا المذهب أو ذاك : ماركسية أو وجودية أو ليبرالية ، وكلها مذاهب غريبة عن وجودنا العربي غير قادرة على تصور أعماق أمتنا وجوهرها الحقيق . فضلا عن أن الذين تصدوا لنقويم هذا النتاج كله ، والنظر فيه ونقده ، إنما همن هوامش هذه الامه لانهم لم يطبعهم فكرها ولا تراشها ولا قيمها . وه في الاغلب شعوبيون يحملون في أهماقهم الحقد والخصومة، ويتطلعون الى أن تسيطر على هذه شعوبيون يحملون في أهماقهم الحقد والخصومة، ويتطلعون الى أن تسيطر على هذه الامة وكيانها .

وقد كان هذا أملهم قبل البسكسة وبعدها ، ولكن أسقط في أيديهم عند ما وحدوا هذه الامة قد عرفت طريقها الصحيح وبذلك انهار كل الذي قدروه ودرسوه وقننوه ، بما بسمى ( الشعر الحديث الى أين ) أو الآدب الواقعي ، أو مذاهب كذا وكذا طرحت في آفاق الادب العزل لتعايش أدبا غريبا عنه وهو في محدوعه لا بمثل مشاعر هذه الامة :

وخير ما يمكن أن يصون هذه المرحلة تلك المبارات الواضحة الدلالة لواحد من القادرين على فهم نفسية هذه الآمة: نحن العرب لنا قيم وتقاليد. ولقد تصور البعض أن عظاهر التقدم أن تهدم هذه القيم والتقاليد تحت ستار التقدمية ، وأن في الإمكان أن يسقط تراثنا ، ولايلتفت إلية . وأصبح العهدوالوفاء والإخلاص نوعاً من الغيبيات لا يصلح في عصر العلم والتكنولوجيا وكان طبيعيا أن ينقسم العالم العرب إلى فريق يرفض ويقشبك بقيمه وتقاليده وتراثه . . وفريق بحاول أن يركب الموجة الجديدة ، منفصلا تماما عن ماضيه وتاريخه وقيمه الموروثة .

في هذه الفترة وفي هذا الخضم من التيارات المتناقضة كدنا نفقد شخصيتنا ومقوماتنا إذ أصبحت التقدمية هي تجاهل أو طمس كل القيم وكل الناريخ وكل التراث ، واستحداث لون جديد من العلاقات الاجتماعية لم تألفه ولا نرضي به ، لانه يتجاهل كل شيء نشأنا عليه ، وأصبح كل منا يرفض الاندفاع مع التيار الجديد . إما رجميا أو عبيلا متحالفا مع الاستعار ، والاغلبية الساحقة من أمتنا ليست متحالفة مع الاستعار ، وليس لها أية انتاءات ، لقد رفضت هذه الاغلبية الدعوة الجديدة لاتها بعيدة عن نقاليدنا وقيمنا .

ولقد بدأت هذه الدعوى توجه ضرباتها فى ظل مفاهيم مثارة عن العروبة تلتمس مذاهب الغرب فى القومية، وهى مذاهب ليست صالحة للتطبيق على العلاقات الجذرية القائمة بين العروبة والإسلامية فى ظل هذه النظريات الوافدة كان دعاة الآدب يدعون إلى الاقليمية أو إلى التجزئه أو إلى القوميات العنيقة ويفسرون أدب هذه الآمة على ما ليس من طبيعتها الاصيلة التي لا تعرف إلاالترا طالفكرى الاسلاى الواسع الجامع بين العرب والترك والفرس والمسلمين جميعا نحت إطار لا إله إلا اقه ):

ولقد قطت دعوة الاقليمية والقوميات الفينيقيه والوافدة لانها اعتمدت مذاهب لم تجد تقبلا من ذاتية هذه الامة .

ولا ريب أن الآدب الذي كتب في ظل هذه المحاولات القسرية الباطلة هو أدب مضلاً, فاشل . وكذلك الحال عند ما طرحت في إطار بلاد الإسلام الدعوات الماركسيه والوجودية ، وحاول أصحابها أن يستقطبوا بحمـــوعة من المكتاب الماركسيه والوجودية ، وحاول أصحابها أن يستقطبوا بحمـــوعة من المكتاب الماركسيه والوجودية ، وحاول أصحابها أن يستقطبوا بحمـــوعة من المكتاب

والآدباء والشعراء والمسرحيين وغيرهم ليصنعوا منها وتراثأ ، لهذا التيار الذي عجو أن يجد أن يجد أن يجد المشجانة حقيقية .

ومن هنا فإنهذا النتاجالادي كله لا يمثل حقيقة هذه الامة ولاجوهر نفسيتها أو مشاعرها أو يستمد من روحها ووجودها .

إن من أكبر ما حاوله بعض النقاد وأساتذة الأدب في الجامعات هو مما كمة الأدب العربي للذي صدر عن النفس المؤمنة بالله ، والتي تعرف حقيقة الانسان وجوهره الجامع ووحا ومادة، ومنشوليتة الفردية والتي تؤمن بالجزاء والحساب، من الحطرأن يما كم مثل هذا الآدب وفق النظريات المادية الماركسية والوجودية والفرويدية التي تعتبر الانسان حيوانا ، باحثا عن الطعام وباحثا عن الحنس أو أنه جزء من المجتمع ، وليس له ذا نيته الحاصة :

ومن أسوأ آثار النظريات الوافدة فى نقد الآدب العربي ومما كمته: تلك الدعوة المسمومة التي حاولت أن تفصل الآدب العربي الحديث عن مساو الآدب العربي كله منذ فجر الاسلام إلى اليوم ، فكل الدراسات تحاول القول بأن عصر الحلة الفرنسية هو أول العصر الحديث للبلاد العربية ، وأن ما سبق ذلك إنما عمل عسر الانحطاط .

ونجد أمامنا اليوم خطراً ما الاهو ذلك الأسلوب الذي يكتب به بعض الأدباء العرب ، ويخصعون فيه الأسلوب العربي المزدوح الذي يكتب به دعاة التغريب والذي يصبغ الجلة العربية صياغة غير أصيلة ، ومن حجب أن بعض المجلات الأدبية والاسلامية تنشر لامثال هؤلا. . ومع الاسف بعضهم من خريجي المزدور .

وقد يظن هولا. أن هذا تقدماً ، والكنه من المحاذير الحطيرة الى يساق إليها كتابا دون أن يدروا ذلك أنهم إنما يباعدون بين الاسلوب العربىويبان القرآن .

ومن ثم تحدث تلك الفجوة التي يتطلع إليها دعاة التغريب مقدمة لعزل هذه الامة وأسلوبها العرب عن نطاق البلاد العربية الصحيحة ، ومن ثم تبدأ مرحلة محمول اللهجات العربية إلى نفات . ومنا يسكمن الخطر الذي يمد كل عربي ومسلم مسئولا عنه إن وقع .

#### خامساً : محاولة تزييف أصالة الادب العربي :

جرت المحاولات لضرب أصالة الادب العربي في ميادن مختلفة :

أولا: مجاولة سلخ الادب عن القيم اللغوية ودراستها، ولما كانت الصلة بين الادب واللغة من أهم مقومات وجوده، فقد جوت المحاولات لاخراج الكتابات الجديدة من إطار اللغة، واحتكارالاصول النحوية والبيانية وكسر عامود الشمر.

وضرب مفهوم الادب الاصيل هو جزء من خطة تتصل بالهجوم على اللغة المربية من حيث هى لغة الفرآن ومناط البيان العربى والبلاغة التى حملت لواء دعوة الاسلام وقدمتها للبشرية فى أعلى صور الكال.

والهدف هو انتزاع الادب من مكانه الحقيقى بوصفه عنصراً من مركب كبير هو الفكر الاسلامي.

ويتصل بهذا إعلاء الكتابات الشعبيه والعامية والفلكلور المكتوبة باللهجات المحلية الدارجة والتي تتميز بتفاهة مضامينها .

وإعلاء شأن الشعرالحر بمفهومه المناهض للبلاغةالعربية والحاقد عليها والمحتقر لحا والحادف إلى نفس الغابة التى تقدمها الازجال والاعثلة العامية من حيث صدورها من نفسيات ساذجة وعقليات أتحمل طفولة البصرية . وكذلك إحياء الاساطير والحرافات واعلاه الافليميات والقوم التالضيقة به والآدعاء كذبا بأن الكتابات الشعبية والعاميات تمثل مشاعر شعبية ، ومن ذلك محاولة حصر الادب في كل ما كتب تحت اسم النثر الفني الاخراج عصارات الادب الحفيقية من كتابات الغزالي وابن تيمية وابن حزم وابن القيم من دائرة الاذب .

والغاية مى كسر البلاغة العربية وكسر عامود الشعر .

ثانياً: الحلة على الآدب العربي الآصيل والتنقير من الآدب البليخ الموروث، والجامع لفنون الجكمة والتجربة العربية الإسلامية الموحدة بين الآجيال والشعوب وتحقير هذا الآدب ووصفه بالرجعية والتخلف والسلفية، وهم في سبيل هذا الحدف المسموم يرفضون الشكل والقالب القديم وبدعون إلى خلق قوالب وأشكال جديدة لما مضامين كنسية وتورائية وأسطورية قديمة (أمثال زيوس وباخوس وجلجامش

وغيرها) رهى كتابات تحمل الصابان والمناجل والمطارق ومحتواها قلق وتحزق وصياع ووجودية سارتر، وإباحية سيمون دى بوفوار وعصارة كل مذاهب الهجوم والتحريب من أمثال مصطلحات الخطيئة والفداء والصلب والحلاص وتعبيرات الاعية والصراع الطبق وخليط من الوجودية والماركسية ومفاهيم دوركام ومدرسة العلوم الاجتماعية.

وه دائماً يرددون تلك الصيحة المسمومة الكاذبة المشكرة وهى أن الآدب المهرى لم يعد له عطاء حقيقى ، والحقيقة أن ركود الآدب هو ظاهرة مستمرة خلال هذه السنوات لآن الموارد التي يجرى فيها الادب ليست من منابعه الاصبلة إنها تصورات وافدة ، نعم إن هذا الادب لا يمثل روح هذه الآمة ولا يعبر عن ضهيرها لان الذين يمكتبوبه غرباء بالروح وإن كانوا يجملون قلماً عربيا ، إنهم يصدرون عن تلك المشارب الغربية والاساليب الوافدة ، إنهم يمتلون نبتاشيطانيا ليست له جذور في التربية العربيه الإصلامية ، فهم لم يصدروا عن مصادر البلاغة فيها هى: القرآن والحديث وليست بصاعتهم إلا بمض قصص شاذة نافهة مترجمة فيها هى: القرآن والحديث وليست بصاعتهم إلا بمض قصص شاذة نافهة مترجمة البشريه وسذاجة البسطاء الذين لم تمثل، أرواحهم بإيمان صحيح عميق بأمتهم وفيكرها والتحديات التي تواجهها ، ولذلك فإنهم لن يستطيعوا أن يقدموا شيئا وكل ما قدموه هى حصاد الحشيم وقبض الريح .

نعم إن الادب لم يعدقادراً على العطاء ؛ لانه جموعة من القصص والروايات والمسرحيات وتلك الكتابات التي يسمرنها الشعر الحر، وكلها لا تمثل جوهر هذه الامة ولكنها تمثل تلك الحياة الاجتماعية المضطربة التي يعيشها قوم ليست لهم من العقيدة الإسلامية إلا إسمها الورائي ، انها تستمد مصادرها من القصص الخربي الذي لا يمثل هذه الامة أو من واقع اجتماعي ضال صنعته المسرحيات العالمة والمسلات الهابطة، ان هذه الكتابات في الشعر والرواية والمسرح والقصة القصيرة كلها كتابات تمافهة وتحت الصفر ولا تمثل الا تفاهة الجيل نفسه ذلك لان هذه الفنون في حقيقتها لا تمثل أصالة الادب العربي وليست هي أسلوب التمبير الصحيح فيه .

انها مفهوم دخيل . سيظل غريباهمما استمر ، عاجزًا مهما امتد ، غيرمتقبل في النفس العربية الاسلامية مهما تجمعو احوله . إن الأدب العربي يمثل الأصالة في فنون أخرى غير القصة والمسرحية : إنه يمثلها في أدب الرحلات والذكريات واليوميات والرسائل والتجربة التاريخية والنصوص الموثقة . أما هذا الضلال الحادع الذي تصنعه نفوس لها أهوا. وفيها شهوات ولها أهداف تربد بها أن تفسد الاديم الصحيح ، وتلتى إلى النفوس السموم ، فلن تكون أبدا مصدراً صحيحاالادب العربي وسوف يسقط سقوطاً شنيما وسيصبح كتابه بعد قليل في عداد الضالين المضلين .

ثالثاً : إن أخطر ما محاوله خصوم الادب العربي هو خلق جو من الادب الانحلالي المتشائم ( سارتر \_ مورافيا \_ كفكا \_ كان ) وهو هدف أساسي من أهداف الغزو الفكرى الصهيوني الاستماري الماركسي حتى لا تستقم إرادة الحياة في العالم الإسدلاي ، وانه على الرغم من ارجود ظواهر طبيعية في كلُّ المجتمعات من الإنحراف والمروق في يعض الفترات إلا أنه لم يصبح يوماً من الآيام ظاهرة طبيمية ، ولم يصبح الإنحلال الخلقى فلسفة عامة على الاطلاق وإنما كان يمد حين يقمع خروجا فاسدا على قانون المجتمع الاخلاق يرفعنه المجتمع كله ويعلو الصوت في تعذره ، وسرعان ما كان المارقون يختفون في وجه الحياة الاجتماعية ويدخلون في مرحلة الظل من أمثال أبي نواس وبشار والصحاك) حتى يجىء زنديق جديد إليحيي سموسهم ويعيد عرضهاعلى الناس لإفسادهمن إجديد تحت اسم ( الادب الحرُّ ) أوَّ حرية الادب إن النظرية اللاأخلاقية ، والإبَّاحية ، والفن الفن ، وغيرها من نتاج الآداب الغربية تحمل نظرة تشاؤمية ، وتقوم على مفهوم الحطيئة التي عرفتها المفاهم المسيحية الغربيه ، وهي ممتدة في الفكرالوجودى حيث تحمل محاور من نار تقدّع بها المجتمع الغرنى تحت اسم التحلل والتمزق والغثيان والضياع وهذه الأفكار لا تنمو أبداً في الجيمع الاسلامي الاصيل ، لانه لا توجد جذوراما إلا في بعض البيثات المنحرفة المنحلة التي خرجت بعض كتاب القصة والمسرح ومخرجيه وممثلية فى العصر الحديث .

وهذا هو ما يطلق طيه فى الغرب اسم ( الأدب الاسود ) ويعنون به الادب المسوف فى مسائل الجنس أو الذى يهتم بنواحى الانحلال فى الانسان ويررز الجوانب المظلمة .

هذا الادب الاسود هو الذي يصور الغرائز الجنسية ، وقد تصاعدت موجاته

فى الغرب مع الانحلال فى المجتمع ومن تدافع الناس الى الصهوات بعد أن كشف لهم ( فرويد ) هذه الجوانب وجلاها والمعروف أن المجتمع الغربى مر بموجتين متناقضتين : موجة الرهبائية التى عامل قيها العلاقات بين الرجل والمرأة معاملة غير طبيعية فاحتقرها وازدراها وأعلن أنها هى الشروالشيطان الآثم وتندكر لها تماماً ثم جامت بعد ذلك موجة الاباحية التى وصلت اليوم ما يسمى بالثررة الجنسية حين بلغت مداها المدى بلغته من قبل الحضارة الرومانية وكان علامة على انهيارها وسقوطها وقد وصف الناقدون المنصفون مذا الادب الاسود بأنه أدب الانهزام طابع واليأس والكن الحضارة المنهارة ، وأن ظاهرة السيل الجارف تحمل طابع المتمزق واليأس والكن الحضارة المفاهيم فى همته منا العربي بالترجمة وطرح هذه المفاهيم فى همته منا العربي الاسلامي حتى واح كتاب القصة في تقليدها و ترجمتها والتفوق عليها .

وتحن يجب أن تكون لنا موقف من هذه السموم . ان هذا لون من أدب الانهزام أو اليأس الصادر من بيئة الغرب ، لنفهمه على أصوله الصحيحة ، ونون هذه الاعمال بميزان أدبنا ومفاهيمنا وقيمنا وتوجه شبابنا الم معرفة محاذير وأخطارها حتى لا يفتن بها على أنها من طبيعة الحياة :

وعلينا أن نوجه شباينا إلى معرفة الاصول الحقيقية للنظر إلى هذا الادب الوافد فلا نكون خاصمين له ، ولنعرف أنه يمثل مجتمعا غير مجتمعنا - إن هذا الادب الغربى المتشائم هو وليد الحضارة المتدهورة المشرفة على الانهيار (سواء أكانت وأسمالية أم شراكية ) وهو تسبير عن الانحراف الذي أصاب المجتمعات الغربية بالإنحلال بـ

إن أخطر ما يواجه الآدب العربي اليوم هذه الدعوة المبثوثة إلى أدب المتمة رالشهوة والفن الحليع . ووعائها الروابة والمسرحية والسينما ومساسلات الإذاحة والتليفزيون وهي في مجموعها تقدم متر جمات من أدب الفراش والجنس الغربي مفاهيمه الفاسدة للرأة والحب والحياة والى لا تتفق مع مفاهيم الفكر الاسلامي والمجتمع الاسلامي الاصيل .

رابعاً : هناك مجاولةخطيرة بحاولماالشعوبيون وهي كتابة أسلوب عربي مغاير

للاسلوب العربي الاصيل وهي محاولة لهدم التراث ، والتقدم مرحلة أخرى بعد دعوة أصحاب النظريات ( مثل عمل طه حسين في كتابه : السيرة و تاريخ الاسلام ( الفتنة الـكبرى ) هذه اللغة الجديدة لا أساس فيها للهيان العربي الاصيل وهي عامية و مختلطة وبها عبارات مصطربة ، وهناك من يغلب أسلوب العامية اللبنائية ومصطلحات أسطورية مستقاة من الكلمات النورائيه والقديمة ، يروج لهذه اللغة ( أدونيس ) مجلة مواقف ويوسف الحال وغادة السمان وجماعة الحزب القومي الاجتماعي السورى ، وهناك دعوى اللغة الوسطى ( توفيق الحكم ) وقد سبقت هذه المحاولة الادب المهجرى ( حبران ونعيمه وإيليا أبو ماض ) التي وتدث في المهد وسقطت سقوطا شنيعا بالرعم من تجدد المحاولة الآن في إعادة طبيع حبران خايل جبران من جديد ) .

وكانت هناك الكاتبة (مى) تصطبغ أسلوب التوراة، وبقايا منها ومن بشر فارس وحسين أعفيتي وعبد الرحن بدوى، ومحاولات لريس عويض في ديوانه بلوتوند، في محاولة خلق مايسمونه الشمر المنثور أوتصيدة النثر، وجاءت ثروت مكاشه في الاخير لاحياء هذه المدرسة بترجماته العديدة لإعمال جبران.

ولا شك أن محاولات توفيق صايخ وأنسى الحاج وسميد عقل هى خيوط لهذه المؤامرة الصخمة ، الحاقدة على اللغة العربية : لغة القرآن ومحاولة إدخالها المتحف وإعلاء شأن العاميات .

وفد حاول هؤلاء الادعاء بأن هذه التورائيات نبعث من أدب السهروردى والمعرى والحلاج ــ وكتاباتهم ليست إسلامية على التحقيق ــ والوافع أن خلقيات هذه المؤامرة التمثل في قشيد الإنشاد والتوراه وسجع الكهان من الادب الجاهلي.

- 7 -

إن المرحلة التي تردى إليها الادب المربى المعاصر لم تمد سراً خافيا أو إتماماً عتملاً ولكنما هي الحقيفة الواقعة التي شهد بها الادباء المعاصرون الذين عركواً تيارات الادب الغربي مند منبعه ، ومطالعه ، والمراحل التي مر بها وعرفوا ذلك

الحُطر الذى يتردى فيه اليوم منذ حاول دعاة تفريبون مضلاون أن يعزلونه عن منابعه و يجرون به شوطاً آخر في الثية حتى يفقد معالمه الأصيلة. يقول الدكتور شكرى هياد:

إن الآدب العرب المربى المماصر يكاد اليوم يقطع الوشائجالي تربطه بترائه ليبحث هن أشكال جديدة التعبير ، ومع أن الصورة القلقة الهالمة لهذا الآدب لا تتفق مع الجو النفسى الذي يعيش فيه العالم العرب ، فإن تجارب الآدب الغربي لهاعلى الآفل هذه القيمة بالذسبة لنا : إنها تحطم قداسة الشكلوني اليوم تستعبد للآدب الغربي أشد الإستعباد حين نقلد أشكاله الجديدة التي دفعه إليها ضجره بالاشكال المقديمة ، ولدكنا فستفيد من هذا الآدب أعظم الفائدة حين ندرس من خلال القديمة ، ولدكنا فستفيد ما علاقة الشكل بالمضمون ثم نبتكر الاشكال المناسبة الاسكال المناسبة النبياسية الى تصب رويته الحياة في قالب عدد .

ويقول الدكتور حسين مؤلس : تحت عنوان صارخ :

و الأدب الرخيص بجتاح الحركة الأدبية . .

إن أكبر علامة على ندمور الفكر من موجة الأدب الرخيص التي تجتاح الحركة الادبية ؛ وهذه الكتب الرخيصة التي تغطى الارصفة، وأفصد ذلك الادب السبل الذي لا يتكلف صاحبه في كتابته جهداً ولا دراسة ولا اطلاعا ومن هنا فإن القارى. لا يحصل منه على شيء .

تلك شهادتان من وجهة نظر أدبية صرفة ، وهي تقرر ما نقرره من موقف من وجهة نظر الإسلام ، فالأدب الذي تسكتبه الاجيال الجديدة تافه رخيص ولا يمثل الادب العربي لا في جوهره ولا أصالته لان الذين يكتبونه منقطموا الصلة بجذوره وقيمه ومفاهيمه وغاية ما حصلوا عليه أنهم قرأوا بمض روايات مترجمة فعملوا على تفليدها أوقرأوا شعراً مترجماً عا هو غارق في أهواء النفس والجنس ولهموات .

ان هذه الـكتابات التي انحسرت الآن في مجال واحد هو القصة والشعر الحر

لا يمكن أن تمثل الادب العربي حقيقة ، لانها لا تصدر عن ثقافة عميقة ولاعقيدة صحيحة ولا عن وجهة صحيحة وهو أدب لقيط وأنه لا يمكن أن يمثل هذه الامة القرآنية العربية صاحبة اللسان البليغ والبيان الرفيع ولهس كل من استطاع أن يحمل قلما أو يكتب قصة ، أو شعراً حراً ، أو أي خواطر سائبة ساذجة ، تافهة أمكن أن يسمى نتاجا واني لاعجب لاولئك النقاد القدامي الذين هرفوا أصول الادب كيف يبيحون لانفسهم أن يعرضوا هذا الهراء أو ينقدوه ، والعيب الاكبر على الصحف التي تفتح صفحاتها لهذا الهراء وتشجمه جريا على هدفها من دعم النفاهة والاساليب النازلة .

وانا لنجد كتابنا العالقة كا يسمونهم وقد نصبت مواردهم ولم يعد لهم انتاج جديد ، سوى مانقلوا من الفكر العربي أو ترجموا من القصص الاوربية . ولم يعد هناك انتاج أدبى حقيقى في المجالات التي كانت زاحرة في الماضى ، مما سوى تفاهات المسرج والقصة والشمر الحر . وهذه كلما فنون دخيلة على الادب العربي وإن كان المبعض يطلق عليها مفهو م الإبداع ، فإنها لا تتمثل حقيقة النفس العربية ولا المجتمع العربي في م

ولقد خضع الادب العربي الذي يكتب في مرحلة ما بعد النكسة الى المذاهب الإجتماعية الغربية وقام على قوا عد من الفلسفات المادية فهو لا يعثل جوهر العاطفة أو الشعور الاصيل في النفس المسلمة والعربية .

ذلك لأن الذين يكنبونه يخضمون لفكر وافد مضلل، والمعروف أن الادب الغربي يقوم على جملة مفاهيم :

أولا : نظرية دارون وما جاء به من أن الإنسان حيوان .

ثانيا : نظرية ماركس ومو الدى يخضع إلإلسان للقمة العيش ،

ثالثا: نظرية فرويد: وهو الذي يخضع الإنسان للجنس في كل تصرفانه وأعماله.

رابعاً: نظرية فريزو: صاحب الافكار المسمومة عي السحر البدائي والاسطورة وعنه أخذ فروبد وماركس والاساطير فجملاها مصدرا أساسيا للنفسير الإجتماعي للتاريخ. خامساً: الذي يقرر أن الانسان خاصع لمبدأ البرجانية أي أنه لا يصدر من أي معنى من معانى الايثار أو العاطفة أو الايعان؛ هذه المفاهيم المادية الحالصة التي يقوم عليها الادب الغربي هي التي يحاول أدعياء الادب والغربي هي التي يحاول أدعياء الادب والغربي والفكر الاسلامي يحاول أدعياء الادب والغربيون نقلها الى أفق الادب المربي والفكر الاسلامي وقد تهاوت فنون الادب العربي الآصيلة وأفلس كتاب القصة بأن أصبخوا يكتبون اليوميات التأفهة التي لا تحمل شيئا وهذا المتحول من القصة الى اليوميات معناه الافلاس لانه لا يعشل أدب المقالة بمفهو مه الحقبتي وانما يعمل جموعة من الحواطر السائبة . وقال يوسف السباحي عن إنفسه وعن هؤلاء : لقد أصبح الادب موظفا في الجربدة التي يعمل جا .

أما الذين يتصدرون المجلات الآدبية فقد أخذوا بتصورون أنفسهم وكأنهم قضاة فى الفسكر والثقافة جميعا وأخذوا يفرضون مفاهيم إستبدادية الآدب تجمل منه شبه عقيدة قائمة وأخذوا يلقبون من شاءوا من الكاتبات والشاعرات بألقاب وهمية مستمدة من أهوا وإالنفس ، زغبة لواحدة أو كراهية لآخرى ، وكأتما الآدب هو عالم قائم بنفسه مصطلحات ومفاهيم وقيم ، وكلها مفاهيم وافدة يحاولون اختاع الادب العربى لها ، وما بين أيديهم من هذا الآدب ركام لاقيمة له

فإذا أراد الادب العربي أن يمود الى أصالته فليخلف ميدان التقليد والتبعية والترجمة مع تغيير البلاد والاسماء وهي القصة الغربية والشمر الحرولية تحم الادباء ميادين العمل الحقيقي في الذكر بات والرحلات والتراجم الشخصية والغيرية وليخرجوا من مفهوم إلانانية الذائية عجاولة تصوير الاهواء الى بجال تأديب التناريخ والكشف على جواهره والترجمة للأبطال والاعسلام ودراسة القضايا الفسكرية والروحية والاجتاعية بروح الاديب المؤمن كافعل ذلك كبار أعلام العربية .

## ( سادسا ) المؤامرة على القصة :

مناك دهرى هريعتة يحمل لوائها التغريبيون اليوم تحت اسم الابداع الفنى يدعون أن مذا الابداع لايوجد في الادب الاعن طريق القصة والرواية المسرحية والمسلسلات واعتبارها وحدها هي الانتاج الادن دونما سوامامع أنها في الحقيقة هى العتصر الدخيل في الآدب الحديث بعد أن ظللت الـكمآبة على الفنون الأصيلة كالترجمة الذاتية والرحلة والحاطرة .

والوافع أن للتركيز على القصة والرواية هي محاولة تغريبية فما كانت هذه من الفنون الآصيلة في الادب العربي وقد أثبت الايام والنجارب فسادها وفشلها في أداء دور أصيل وهي ولا شك في طريقها الىالانهيار والتلاشي وآية ذلك في فشل كتاب القصة أخيراً والنجاؤم الى كتابة اليرميات في الصحف وهي كلمات لا تحمل معها أي خرة أو دراسة وانما تحمل وحي المشاعر السائهة التي تتعلق بالأمور التافهة والتي لا تصل الى أعماق المشاعر النفسية الحقيقية.

ولذلك فإن القصة في طريقها إلى الانهيار بعد أن عجزت خلال هذه المرحلة عن أن تخلق لها مكانا حقيقيا نجافاتها للفطرة العربية الاصيلة وبعدها عن طبيعة النقس العربية التي قد تعجب بالالاعيب والله كاذيب البهلوانية المصنوعة ولحنها لا تؤمن بها ولا تراها أهلها للبقاء .

وقد وجد العرب منذ وقت بعيد طريقهم الى الإفضاء والتصور والبيان عن طريق أسلوب آخر ارتصوه عير هذا الاسلوب المصنوع المتكلف الذي يحرفته الآداب الاوربية لانها وجدت فيه أسلوبا معقدا متكلفا يوازى فطرتها المعقدة المتكلفة ولانه كان يطرح لها تساؤلاتها المعقدة في أسلوب من الافتعال .

أما فى الآدب العربى فإنه لا توجد تساولات ولا قضايا "معقدة التحتاج الى السلوب الافتعال ، والمعانى تنساب فى صراحة وبساطة ويسرفلا تحتاج الى عقدة وحل ومفاجئة وتهاية مأساوية وليس فيها إصراع بين الآلية والناس وانعا هناك المعان من الناس الى عالق الحلق تبارك والعالى وقسليم واقرار له بالعبودية تعين كامل بإرادته وقدره وتصرفه لا تطرف له عين ولا يقلق له خاطر .

وهذا هو الفارق العميق بين النفس الإسلامية والنفس الغربية ولكل منها أسلوبه فى الثمبير عن مصاعره وكذلك فليس ضروريا أن يصطنع الادب العرب على أسلوب الغرب القائم على الحيلة والصناعة والشكلف والبعيد فى مضمونه عن حقيقة النفس الإنسانية والذى ليس فى حقيقته الا محاولات من ذوى الإموام إلالهام الناس مى واقعهم يتلك القصص المتكلفة الى تجرى مع غايات السادة فى المجتمع

الرأسمالى أو المجته بع الشيوعي و اسوف تنهاز الفنون التي تبجانب الفطرة ولا يقبقي الا الفنون الأصيلة القادرة على العطاء .

اذا تبين أن الآدب العرف غير قادر على العطاء اليوم فإنما يرجع ذلك إلى أنه قد أنحرف إلى منحدر خالف فيه فطرته ولانه في أوقات الآزمات السكرى التي تصيب الامم فإن الآدب يكون عاجراً عن الإستجابة لانصورة المجتمع التي أمامه لا تعطى والامل ، أو ه المثل ، أو المطمع الإسمى الآمم للخروج من محنتها وأزمتها وإنما الذي يستطيع ذلك هو الفيكر الإسلامي بمفهوم الناس منهج الله والدودة إليه فهو القادر على إخراج الآءة من أزمتها .

إن الآدب لا يعطى في أوقات الآزمات، لآنه ليس إلا عنصراً من الفكر الجامع، وهو يعجز عن الاجابة عن النساؤل لآنه يخطى مرتين: يخطى حين يظن أنه مستقل بنفسه مع أنه جزء من الفكر لا ينفك عنه و يحطى محين تستعلى القصة التي هي جزئية من الآدب الذي هو عنصر من الفكر يجب أن يسير في فلكم الأخلاق وتحتمل المسئولية وتخضع للنهج الجامع الموجه للنفس المسلمة والعقل المسلم جيعاً.

إن من أبرز عوامل الانحراف الذي تشاهده في التطور الآدبي في هذا العصر هو سيطرة القصة والمسرحية كوسيلتان للتعبير ، ذلك حين يتخذ النفوذ الغرب من إدخال مفاهم الفن والآدب الغربيين وسيئة إلى إفساد الفطرة العربية الاسلامية وإفساد الذوق العربي الاسلامي في الآغنية والقصة .

وقد سجلت تقاريرودراسات قامت بها بيئات التغريب والغرو النقافي في البلاد العربية إلى أنهم لا يلغون الاغنية العربية ليحلون محلها الاعنية الاجنبية، وإنما يعملون على التدنى بالاعنية وكاياتها والمسرح ولفته والموسيق وأنفامها إلى مستوى الردائة والاباحة حتى إذا ما شبب الاجيال الجديدة سحبتها أذواقها وانصرفت عنها إلى الاغنية التي تتغنى بكاياتها وإلى المسرح الاجنبي وفي بعض البلاد العربية كالجزائر مثلا نحدر في خلق المدرسة الفنية الرديئة التي انحسرت عن نجاح الفنرن الفرنسية

وفى البلاد العربية يحرى إبتعاث الاساطير القديمة وتشجع العاميات والتركيز على العبارة الاباحية في الاغنية والنغمة المثيرة للصوات ولاشك أن قوى التغريب

قد بجحت الآن ( ١٩٨٠ ) فيأن تجملالقصة والمسرحية تسيطران كوسيلة للتعبير مع تنحيه المقال الادبى والذكريات والرحلة وترجمة الحياة ، وفد كانت جميعها تقدم فكراً عيقاً وتعتمد على ثقافة واسعة ومراجعات عرفها كل من قرأ أدب المقالة في الثلاثينات وما بعدما ( العقاد وهيكل والماذني والويات والواضى وذكى مبارك وشكيب أرسلان ) وعشرات .

أما الآن فتجرى المحاولة لاحلال القصة والمسرحية كقالب أساسى للتعبير الآدبى مع صحالة الحلفية الثقافية لمؤلاء الذين يكنبونها والذين لا تتميز كتابتهم بأى أصالة في دراسة البيئة . أو أى إيمان بقيم هذه الامة فالحساره مزدوجة ، لانها تخرج بنا عن الاصالة ولان الحصيلة تافهة وقد خسرنا مع ذلك سلامة اللنه لان كتاب القصة المسرحية لا يهتمون بالفصحى ولكنهم يحتقرونها .

والطابع الواضح الآن أن القصة التي يكتبها من نسميهم قصاصي الصحافة أصحاب الحواديت والفضائح والمفراميات والسنوات الأولى في الحب والجنس لانعبر عنشيء ما ، وهي عبارة عن مواهرة لقتل وقت الناس والقضاء على الثقافة الاصيلة ، ذلك الوقت الذي يقضيه القارى، في قراءة قصة خيالية قدمها كانب ما وجرى بها وواء الحيال وصنع منها في أربعائة صفحة حكاية طويلة ، لا تخرج منها بشيء ما ،

هذا الوقت لو أنفقه القارى. فى قراءة كتاب من كتب المقالات الآدبية لحرج بأكثر من خمدين فكرة فى مجالات مختلفة عرالمجتمع والمفن والرحلة والراجم والحكمة تعنيف اليه خبرة واسعة وتفتح له آفاق فهم الحياة فهماً صحيحاً.

وقد أخضع كتاب القصة أنفسهم لثيارات ثلاث خطيرة :

أحدهما تيار ماركس ، والآخر تيار فرويد ، والثالث تيار سارتر .

فالا ول: تفسير اقتصادى يسيطر على أمثال نجيب محفوظ اللمى تقول قصصه كذبا ان سبب انحراف المرأه هوحضوعها للظروف المادية . والثانى تفسير جنسى يسيطر على احسان عبد القدوس ويوسف ادريس وغيرهما وهما يدفعان الفتاة الى حمأة الاباحية تحت اسم الحرية .

ولقد سيطر كلا المذهبين على كتاب القصة في الغرب وعنهما نقل قصاصونا .

وقد سيطر مفهوم الوجـــودية على الروايات والمكتب التى كنبها سارتر الى كبوف باريس العثيقة , ومغانيها الفاجرة . كما سيطر مفهوم الجنس الفرويدى على القصص والصمر .

وقد تمثلت فى المذهبين صور العنياع واليأس والعدم والتمزق والغثيان الدائم ومنه أخذ كستاب القصة العرب ولا ريب أن ماركس اليهودى وفرويد اليهودى وسارتر نصف اليهودى علامه على سيطرة الصهيونية على الا دب الحديث .

وفى ميدان المسرح البع أن معظم الفنانين البارزين كانو ا فى المحافل الماسونية وهولاء الذين حملوا المسرحية والقصة والرواية الى الناس وحققوا رسالة الماسونيه فى الاداء بعد أن حققها الا ولون فى كتابه النص ،

ان كتاب بمقصه يدعون أنهم بمثلون واقعيه الادب ونحن نتساءل ماذا يفيد المجتمع من اعادة تصوير الامح فساده على نحو أكثر و فنية ، وصناعه ابرازا تحت أصواء المسرح ؟ . وماذا يفيد المجتمع من تصوير الوافع المرير أو السيء أو القبيح ولماذا تعاد صياغته بصورة فنيه براقه اذا كان كريها ؟ . ان كل دعاة الادب الحر بتحدثون عن تصوير الواقع .

يقول مورافيا نحن بع.د الحرب تمزقنا وتهدمنا كان لابد الأدب أن يصور ما أصاب الارض والعلاقات الاجتماعيه .

واليوم يدافع كتاب القصه عن انمهم وعن تكبيرهم للجريمه وبراعتهم فى وضمها فى اطار براق يخطف الابصار ليزداد المغرورون بها اعجابا .

وكان أولى بهم أن يقدموا علاجا على نمو لا يغرى قارى. القصه بعمور الفساد والواقع أن مفهوم الفن كما رسم اليهود لهم يحول دون أن تكون القصه هى الحقيقه، فالفن قائم على الكذب والحداع والتمويه وادخال أهوا. النفس فى على الكاتب حتى يصوو شيئا آخر غير الحقيقة.

ومع هذه الدعوى الباطلة عن حرية كانب القصه فى مخالفة الواقع ومخالفة

حقائق التاريخ فان كتاب القصة ليسوا على قدر وافر من الحبرة الثقافية الاصيلة وسذاجتهم واضحة فى ما يقدمونه من مفاهيم لتجارب الاهم وفلسفة الحياة .

ومن هنا فان هذه القصة مضادة للفطرة والعلم، والصدق ولواقع الحياة ولذلك فهى لا بد أن تسقطُ لانها تقدوم على الحقيقة الخالصة وستحيا فنون أخرى مثل المذكرات والرسائل والرحلات .

وقد سجل الباحثرن أن جيل الستيناث شهد وبا. إسمه القصة القصيرة حتى وصل عدد كتابها إلى المئات وقال أحدهم : (لقد وصل الأمر أنى كنت أخاف أن أزيح حجراً من الطريق خصية أن أجد تحته من يصرخ فى وجهى بأنه قصاص ، ولكن هذه الجحافل سرعان ما تناقصت إما لضعف الموهبة أوبفعل اليأس ) .

وقد تبين الآن بما لا يدع مجالا للشك أن القصة بدأت تسقط .

وأن المذكرات الحاصة واليوميات قد اكتسحتها لانها من الواقع بينها القصة من الصناعة الحيالية ، التي مهما قيل في أنها تستمد من المجتمع فانها لا تستطيع إلا أن تكون موى فرديا لصاحبها وإفرازا لرغبات مكبوتة وأهداف طاعة إلى الظهور ومع ذلك فهي تمجز عن أن تقدم صورة الحياة الحقيقية لانها محصورة في حبز عنيق من مجتمع وعصر .

وماتزال القصة عملاموقوتا ولبس أصيلا أوثابتاً لانها ترتبط بأهواء الناشرين والاذاعات والمسارح ولانها لاتمثل مفهوماً أصيلا ولاعبيةاً للجتمع أويستهدف حل مشكلة من مشاكل الناس.

ويقال أن هناك . ٢ ألف قصاص تستهلكهم الاجهزة الحديثة هم تجار الكلمة بكل معناها والتابمين لاهواء المنتجين الدين يدفعون والمخرجين الذين يصنعون ما يريد السوق أو ما تحتويه أحداف أبعد .

وليست الرواية أكثر من وسيلة وإزجاء فراج قد استخدمت إستخداما سيئاً في تدمير القيم الاخلافية والدينية والاجتاعية بما حملت مر صور الجنس والاباحة والسكشف .

وإذا كان الشمر ... في عهم و أصالته قد استطاع أن يؤرخ الاحداث فان القصة لن تستطيع لانها ليست لها الاصالة القادرة على ذلك ولانها من صنع الاحلام التي تستمد مادتها من أهواء الحياة ومطامعها وليست من الواقع الاصيل.

# سابعاً. المؤامرة على الشعر :

لما كان الشعر هو ديوان العرب ولما كان عامود الشعر هو ركيزة أساسية فى بناء القصيدة فقد بدأت الموامرة أولا على مضمون الشعر ثم ثلث على أسلوب الاداء.

بدأت يوم أخرج من رسالته الحقة لتصوير المشاعر الحاصة ووصف الشعر الاجتماعي والسياسي كله بأنه شمر مناسبات رعلت الصيحة بأن مجال الشعر هو التعبير عن الذات .

كان مذا هو أخطر تحول حدث بالنسبة للشمر ذلك هوالقضاء على دور مالتاريخي الحطير الذى سجل به أحداث الامة ومواقفها إزاء الاحداث الجلى واستجابته إزاء الازمات وأخطرها هوقفه من الغزرتين الصليبية والتنارية ومن الاستعار الحديث.

وذلك الدور الصنحم الذي قام خلال المصر الحديث في الدفاع عن الوطن واللغة العربيه والمقيدة ونقد المجتمع وحمايه الخلافه والوياد عن البلاد من أخطار الغزو الغربي ودفاعه عن الوحدة الاسلامية وذلك التنادي الواضح العميق الذي كان يهز القلوب من بفداد إلى مراكش إذا ما ألمت بها الحادثات هذا أو هناك كا عر عن ذلك شوق وحافظ في عديد من قصائدهم.

ولقد كان هذا أخطر ما واجه النفوذ الاجني الذى استطاع عن طريق ذلك الجيل من أتباعه المغربين ومن القناطر التي كانت تخاصم الاستعمار سياسياً وتستجيب الهنونه وآدابه وأساليبه في التعبير والاداء وتأخذ مذاهبه في نقد الادب، هذه القوى التي لم تلبث أن حملت على هذا الشعر السياسي والاجتماعي جملة شعواء في دعوة عربضه مضادة إلى الشعر الذاتي والتعبير النفسي الخاص.

وبذلك تبدد ذلك المصوت العنهم القوى الاداء الذى آزر الحركات الوطنيه والاسلاميه وواجه الاستعار والنفوذ الغربى والصهيونيه . هذه مى الضربة الأولى الى وجهت إلى ديوان الشعر: ثم جاءت مرحلة الشعر المنثور أو قصيدة النثر ، تلك الدعوة المسعومة التى حل لوا. ما الماركسيون والشعوبيون لإخراج الادبالعربي من عامودالشعر ومن كل الآثاراللهوية الضخمة التى أثر بها محيط الإسلام ويهتميع المسلمين .

وقد وصف شاعر عرب أصيل مماصر هو حمر أبو ريشة هذه الظاهرة بأنها موجة منحسرة وظاهرة مرضية وإنها صناعة واعتقد أن الصهيونية حتما ورا. هذا الشعر. فالصهيونية هي مبتكرة البدع والهرطقات في هذا المصارأوذاك ال. الفراج عند الشباب وانعهم من العودة إلى التراث والاصالة .

وإذا كان كل الناس قرأوا التوراة والانجيل والقرآن فإنى أشك في أن الكثيرين قرأوا التلبود ، إقرأ التلبود وستجد فيه تفسيراً لهذه الرخاوة . وتجدد اليهودوو الم هذا النوع من الادب .

ويقول الدكتور عبد المنعم خفاجى : عندما تنظر إلى شهرنا العربي تجد أنه كان عودياً طيلة حياته التي تمتد أكثر من ألني عام وأن كل التجديدات التي دخلت عليه في جميعالمصور كانت تلذم بهذه العمودية أوتسير في إطارها وإن هذا الشهر العربي قد أصبح صورة فكر وتراث وحضارة وأمة :

وقد جاءنا اليوم من يدعون إلى التخلى عن هذه العمودية كليا للسير على نظام للتفديلة وحدها ولتبعد بالشعر عن أصوله العمودية وعن موسيقاه الشعرية \_ كذلك هناك من يدعون إلى تحطيم هـذه العمودية وتبذ جميع شعرائها في القديم والحديث والنظر إليهم على أنهم متخلفون لا يصح أن نسير على منوالهم وليس وجود شعراء يكتبون شعره على التفعيلة الواحدة معناه إلغاء الشعر العمودى كله قديمه وحديثه ونبذ هذا الشعر وتسفيه شعرائه ورميهم بالقصور والتخلف.

أما الدكتور محمد عمد حسين فإنه ينصل القول في هذه الظاهرة المتعابرة يقول: إن الشعر الحر في أصل نشأته شعبة من إنجاه عام يدعو إلى تقايد الغرب في فكره وحضارته فإطلاق الشهر من القافية التي ظل يلزمها طوال هذه القرون منذ هرفها الشعر العربي دعوة تستدد حججها ومبرراتها من الشعر الغربي الذي لم يعرف القافية إلا في حدود ضيقة من آثار إحتكاكه وتأثره بالآدب العربي في الاندلس.

ولماذا الحرص على تسمية هذا النوع من الآدب شعراً إنه أدب نشرى ولم يقل أحد أن الآدب النثرى يخلو من التصوير ومن التأثر والتأثير العاطني بل أنه حين يخلو منهما لا يصح أن نعتبره أدبا على الاطلاق .

إن هذا الحرس على تسميته شعراً لم يحى. إلا من إعتباره شعراً عند الغربيين. وهو على كل حال آخذ فى الراجع والتقاص وقد بدأت موجنه فى الانحسار بعد أن بلغت ذروتها فى العقدن السابقين من هذا القرن.

وكان كل ما تركته من أثر هو ضعف هدذا الجيل وعجز أكثره عن تذوق الشعر العرب الآصيل في تراثه الطويل . وكان بما فتن أصحابه أنهم تصورا أنقسهم أصبحوا شعراء علمين بعد أن ترجم بعض شعوم الغات أوربية كأنهم يكتبون الغرب ولا يكتبون لقومهم من العرب وكأن شرطاً من شروط الآدب الجد أن يكون مقبولا عن غير أهله .

والهل هذه الرجات كانت وجهاً من وجود المخطط الذي يغرى برويج هذا الاتجاء الذي ينتهي إذا تجمح إلى قطع ما بين حاصرنا الآدبي وبين تراثنا من صلات.

واقد كان أصحاب هذا الاتجاء يدافعون عن مذهبهم بحجج أبرزها إثنتان: إن القافية قيد يلتزم به الشاعر على حساب عناصر الشعر الآخرى من فسكر وصور وعاطفة وإن إغلاق باب التجديد وتقييد حرية الفنان في إبشكار ما يناسبه من قوالب وأسال ب يشل إنطلاقته ويذتهي إلى حال من الركود والجمود تخاف معها الشعر وتراجع.

والردعلى الحجتين سهل يسير. أما الحجة الاولى فهى تعلة الصفاء الدين يعجزون عن النهوض بأعبا. اشعر منكل جوانبه وعناصره وقد تهضبها الفحول من الاقدمين فا رأينا في شعرهم جوراً على الفكر والتصور بسبب النزام القافية.

وفن الشعر القاهرين عليه وفى النشر ملسع لغير القاهرين ، والبعد عن ميدان الادب جملة أولى بالماجزين .

أما عن دعوى التجديد وحربة الفنان فقد توافر دائما على مدار القرون وفى عتلف العصور والبيئات ، فجدد شعراء العرب وابتكروا وأضافوا ما أضافوا في حدود طبيعة الشعر العربي ومع إلتزام مقوماته الاصلية فاختلفت ألوانه باختلاف العصور والميئات .

ومع ذلك فقد كان هذا الابتكار في أشكال الشعر وقوالبه وقوافيه قصير العمر، ولم يلبث الشعر أن عاد إلى النبغ الاسميل.

ولاشك أن دعوى الحرية بلا قيود فى أى جانب منجوانب الحياة هى دعوى عقوم على سذاجة الداعى إليه أو سوء قصده فليس هناك حرية مطلةة للإقسان ولا لشيء من خلق الله وليست الحرية المطلقة الاللهوى .

ومن سنن افله السكبرى أن يكون الناس قبائل وأعما وأن يكون لسكل أمة السانها الحاص ومزاجها وتقاليدها والفنون على اختلافها انتهاء قوى وشرطها الاساسى أن تجعل عند قومها أولا وقبل كل شىء، وليس مهما بعد ذلك أن تجمل أو تحسن عند غهره.

والـكلام عن الانسانية في هذا المجال وعن العالمية ضار جداً وهادم لا-باب النهضة عند الامم الضعيفة بنوع خاص لانها لا تقوم لها نهضة الا على مغارسها وأصولها الاولى والنهضة على غير هـذا الاساس فناء لذات العنصر الاضعف في العنصر الاقوى .

هذا وقد حمل الشفر الحريم جميع سموم الفكر الغربي من تشكيك ولا أدرية وانحلال ومعانى مرتجلة ساذجة وحاول ابتعاث تراث قديم من الاساطير الذي جاء الارلام للقضاء عليها واعلان انها من مخلفات عصر طفولة البشرية وحاملة كل ميكروبائته الوثنية والمادية والمتعدد والاباحية وهذه هي ما يسمونه الحاجات الحياة المعاصرة.

ولقد نشأ هذا التيار ونما قليلا في مرحلة الضعف والهزيمة والنكسة وجيل الضياع الذي صفعته مقاهيم الماركسيه والوجودية والفكر المادى وكان القادة الذين قلدهم العرب هم كافكا وبودلير ونيتشة وكلهم من نتاج النظرية الفرويدية الجنسية واليهودية الماركسية المكارهة للعالم المحتقرة الإنسان، الرامية إياه بصفات الحيوان والمادة والرافضة لمكل قيم الانسانية والاخلاق والرحمة والجمال.

ويقول الاستاذ نزيه صاحى : ان الدعوى التي يحملها أهل هــذا الشعر انما ترى في صميمها الى هدم قواعد الادب العربي والبلاغة العربية وذلك عن طريق عدم همادها اللغوى وما لمستعمال شمارات النقدمية والنورية والطليعة الابجرد

ستار لاشكال شاذة ومضامنين منحرفة وان الشعر الجديد حافل الصور الملحة والتفاهات والتقاليع التي تركب كل موجة يدفع بها العرب الى شاطىء العرب وان رواده الذين يرفعون في مسيرتهم الشعرية هذه بنود التحرر انما يقومون من تحتها بمهاجمة الاسلام وقد اتخذه الشعوبيون والمنحرفون عن الحط الاسلامي العربي مطية لتحقيق أغراضهم المشبوعة .

ولاريب أنه حرباً صليبية تعتمد علىالاستعمار الجديد الذي يشجع الاباحيه والفوطئ والانفلات من كل القيود والقيم والمثل الاخلاقية والقوميه .

وهو فى الاساس دعوة مدامه خطيرة ترمى الى افساد البناء الشعرى الشعر السمرى المسمري كمقدمه القصاء على مقومات اللغه العربيه باسمالئورة والتجديد والانطلاق وان الدين يكتبون هذا النوع من الشعر لا يكتبونه عناقتناع حقيق بجدارة وتفوقه على الشعر المعمودى القديم ، وانما لعجزهم عن امتلاك القدرة على النظم بالشكل التقليدى .

والشعر الجديد ليس شعراً جيداً أو رديثاً وانما لايعد من الشعرعلىالاطلاق وذلك لحروجه التام على الصورة التقليدية للقصيدة العربيه .

والغموض صفه أساسيه فيه ، وهي غايه في حد ذاتها ومعظم أفسكاره مبهم. لا معنى محدداً لها ولا تتجاوز كونها ترهات لا فائدة منها . وطلسهات لا يعرف أحداً لها حلا .

وأن الشكل الجديد لهذا الشعريهدم الموسيق الشعريه للقصيدة العربيه ويبعث فساداً في أصول اللغه من اشتقاق واعراب ويحول الشعر الى نثر حقيق عن طريقه إعتاده على الايقاع الموسيقى فقط لا الوزن العروضى كما هو مفروض -

ولا شك أن آلاذن العربية تنفر من الإلغاء العام القافية ، ورَفْض الحلط في البحور في القصيدة الواحدة فضلاعن الاتهام الوارد بالتصنع والميوعة والاسفاف

وقد عادت نازك الملائدكة لحملت على الشعر الحرحمة شــــديدة وقالت إنه مشحون بالاخطاء الوزنية والعروضية ومو يفقد بإلغائه القافية الواحدة من الآبيات رنينه وموسيةا، وتدفقه الشعرى الرقيق ويضع فى طريق التدفق الجنادا، والصخور التى تعكر صفوه وكفائته ،

وقد قامت محاولات مضلة قادها طه حسين والنويهي ولويس عوض وغالى شكرى لتأييد هذا الاتجاه وتبين فساد ما ذمبوا إليه من دعوى عويضة بأن الفعر الجديد ينقذ الشعر العربي مر العقم والاجداب ويتبح أمامه ميادين واسعة من النمو والنطور.

وها نحن اليوم نستطيع أن نكشف عصارة المحاولة التي كانت مصدراً حقيقياً للاجداب والعقم وأن هذه العناصر الاجنبية نم تقدم شيئاً ذا بال في الشكل أو المضمون .

ولم يبق إلا أن يحكم عليم النقد العرب الأصيل بأن هؤلا. الشعراء يهملون العسباغة الفنية للشعرالعربي ويبالغون في تقليد الشعراء الغربيين ويهجرون الأساليب العربية الأصيلة.

وقدأ ثبت الدراسة الى أصدرتها جامعة هارفارد فى الآدب المقارن أن شعراء التفعيلة ومنهم صلاح عبد الصبور وغيره متأثرون بالتيارات الآوربية فى شعرهم أو مسرحهم وأبرزه الاغراق فى الغموض والجرى ووا. مفاهيم الفلسفات الباطنية وإذا راجعنا الشعر الحر اليوم بعد ثلاثين عاما وجدنا شيئاً لا قيمة له فى مقاييس تاريخ الآدب إلا أنه أخر النهضة الحقيقية الشعر العمودى الآصيل.

# ثالثًا : متى يعود الأدب العربي إلى الاصالة :

وما زال الآدب مو الميدان الذي يتنافس كل قوى التغريب والغزو الثقافي على إقتحامه والسيطرة عليه ، لآنه مو المدخل الحقيقي إلى النفس الاتسانية وقد ركز عليه دعاة المتغريب والغزو الثقافي على مدى الاجيال .

واليوم نجد عدداً من الممسكرات تحاول أن تتخذ من الادب مدخلا إلى نحاتها و بث فسكر ما وإذاعة سمومها .

فدعاة الفكر الوجودى ينفثون سمومهم عن طريق مجلة الآداب ،ومجاتي وحوار ومواقف .

ودعاة العامية والحوار العامى والمونلوج الدخلي والشعرالحريقدمون دراسات

لا تتوقف عن بدر السياب وخليل حاوى والبياتى ونزارقبانى وأدونيس ومحود دوويش وصلاح عبد الصبوروغيرهم من أفزام هذا التيار .

وهناك أخياب فلسفة النن وعلم الجال ( في الصعر والرواية والمسرح ) .

ومناك تيار القرميين الاجتماعيين الذين يتركزون فى جريدة النهار ( يوسف الحال، وأودونيس،وغادة السهان ويتبعهم رجاء النقاش وغالى شكرىولويس،عوض

وهناك دعاة المانكسية ( أحمد هباس صالح وعبد الرحن الشرقاوى وأحمد هبد المعطى حجازى) وهم يحاولون فرض مفهوم التفسير المادى للتاريخ علىالسيرة وتاريخ الاسلام .

ومناك التيار المادى ( زكى نجيب محمود ) .

كل هذه التيارات تجاول أن تقتحم ميدان الادب عن طريق القصة لادخال مفاهيم الوثنية الاغريقية والباطنية والمجوسية والفكر الشرقى الغنوصي وإحياء تراث جلجامش ، ولهم إيمان مكين بالعمل على كسر قداسة النص .

وقد فتح لهم الدكتور طه حسين وسلامه موسى الطريق إلى ذلك فهم يحاولون إحياء أساطهر جلجامش وثورة الونج وسيرة الحلاج ودعوة الترامطة والدعوة الفينيقية وتصوير التراث الاسلامى بصورة زائفة كما قمل طه حسين في هامش السيرة والشرقاوى في رسول الحرية .

ومدف هذا كله مو قتل روح الاصالة فى الادب العربى الحديث وهزيمته واحتوائه فى داخل مفاميم الانمية والعالمية والمادية والفلسفية والحقيقية التى لاشبهة فيها أنعذه الفنون كلها دخيلة على الادب إالعربى وهولا يستجيب لها إستجابة حقيقية.

وقد تبين ذلك نوحوح اليوم بعد مرور سنوات طويلة أن الا دب العربى لا يتقبل القصة المفتملة ولا الاسطورية والتي لا تقر معلى مفهوم الصراع ، لان الاسلام لا يقر الصراع ، ولسكنه يؤمن بالتماون ، والالتقاء بين العناصر والاجيال وأن القصة التي يعرفها الادب العربي هي القصة الواقعية التي هي بمتابة الحادث الحقيق الذي لا يتدخل فيه الافتمال ولا بحاولة خلق المفاجئة أو النهاية المأساوية .

وقد وضع الاسلام هذه القاعدة : ﴿ نَمْنَ نَقْصَ عَلَيْكَ نَبَّأُهُمْ بِالْحَقِّ ﴾ .

وما يزال المقال الاجتماعي والوصنى والانشائي والتحليلي والنقدي هو دعامة النشر الدر بي الذي تحرر كثيراً من مخلفات عضور الضعف كالسجع والجناس والحسنات اللفظية ، ويرجع إلى طبيعته التي كان عليها من قبل ، وكذلك الامر في الشعر الذي أخرج من طبيعته وأصالته وأصبح يمثل تلك الجمحات الطفلية النزقة التي يكتبها المراهقون والتي تصطنع الاسطورة أو الحيال الكادب ، أو الحرافة المسمومه ، أو الصورة الغامضة المضبية .

ولقد أكدكثير من الباحثين أن ظهور هذه الالوان الشعبية العامية ، التي تمثل السذاجة والتعبير عن الاهواء والطفولية، بمثابة ردة خطيرة للآدب العربي ، المذى كان مثابة للبلاغة التي تحمل حجي العقول وتحرية الاجيال وخيرة العقل المذكى .

وفى مجال الترجمة كانت محاولات النفريب واضحة هر عنها الدكتور حسين الصار حين قال: إن حركة الترجمة عندنا كانت تتبع هوى المستشرقين .

ويقال هذا القول فيما ترجم إلى العربية وفيما ترحم منها إلى اللغات الاخرى .

فهم فى بحال الترجمة إلى العربية لا يهدفون إلا إلى طرح السموم التى تحملها الافكارالو ثنية الاغربيقة والمادية الغربية المعاصرة ، وأن يجملوا من تمددالترجات للذاهب المختلفة المتضاربة (سواء فى عصور مختلفة أو بيئات مختلفة) وسيلة لاثارة روح الاضطراب والفساد العقلى والروحى فى الامم التى تترجم لها هذه الافكار ، ومن العجب أن نجد مترجهات الرأسماليين والاشتراكيين والاباحيين والوجوديين والماديين والبرجهاتيين والفوضويين جميماً ، مطروحة فى أفق الادب العربي بما فيها من سموم دون أن تقدم هذه الاعمال بمقدمات تكشف أمام القارى العربي المسلم: ظروف هذه الاعمال والاخطار التي بها ووجمة نظر الفكر الاسلامي العربي المسلم: ظروف هذه الاعمال والاخطار التي بها ووجمة نظر الفكر الاسلامي والشعوب وركام الفكر البشرى الذي طارده الفكر الرباني على مدى الاجيال ، والذي نفن التلوديون في بعثه وإحيائه من جديد نقلا عن علم الاصنام اليوناني . وعن أساطير باخوس ومن مجوسية للفرس ، وعن خرافات الهند وغيرها لافساد وعن أساطير باخوس ومن مجوسية للفرس ، وعن خرافات الهند وغيرها لافساد وعن أساطير باخوس ومن مجوسية للفرس ، وعن خرافات الهند وغيرها لافساد

وهناك محاولات إحياء العاميات وإعلاءشأنها ، ووصفها بالعبقرية علىالنحو

الذى تقوم به بعض المجاميع اللغوية ويتبناه عدد من خصوم الاسلام من دعاة التغريب ، وها تزال هذه الحركة تفوز دعاة العامية بين حين وحين ، من آخرهم الدكتور حسين فوزى الذى يقول : إن اللغة العربية لغة أجنبية بالنسبة للصرى وأهل المغرب ، وأن العامية تخلق أدباً محلياً ، وأرف اصطناعها يؤدى إلى الاحساس بالصدق.

وهناك محاولات لانمكار أصالة الفكر الاسلاى على النحو الذى يذيعه الدكتور ذكى نجيب محود، وبقوله: بأن الامة العربية ليس لها فلسفة خاصة بها وأنها تستعير الثقافة والفكر الاوربى رالامريكي في كل شيء.

وهناك مجاولات استنقاص العرب وتاريخهم ودورهم على النحو الذي يردده منذ خمسين سنة: توفيق الحسكيم ولا بزال مصراً عليه .

ومناك الدعوة إلى الادب الشعبى والفلمكلور: هذه الدعوة العريضة التى تحتضنها قوى ومنظلت بهدف إبراز أزجال وكلبات وأساطير قديمة بدعوى أنها تراث الامم البائدة، وهي دعوة مضالة تهدف إلى انتقاص الزاث الاسلامى.

كل هذه الدعوات تستهدف القضاء على الاصالة التي عرفها الادب العربي بلاغته القرآنية وبيانه المشرق الذي عرفت به الانسانية نبعاً خالصاً إناجعا لادوائها، يرفع قدرها فوق طفولة البشرية وفوق أساطير الامم وخرافانها وأهوائها المضللة.

ولسوف يستطيع الادب العربى الاصيل أن يتجاوز هذه الاخطار والمحاذير عندما يؤمن بأنه عنصر من عناصر الفكر الاسلامى، يتحمسل مسئوليته الاخلاقية والتزامه لامته فى دفعها إلى النور والى الامام، متحررا من المذاهب العنالة والتبعية المغرقه، والاساليب المدخولة التي تريد أن تخرجه عن أصالته ومضمونه و هدفه ورسالته الحقة.

والله يقول الحق وهو يهدى السبيل &

# ما قدمه العلم الإسلامي

#### في بجال الحضارة من منجزات وحقائق ثابتة

خاول دعاة المتغريب والشعوبية والغزو الثقافي إنكار فعنل الاسلام على الحضارة الافسانية ، والتهوين من سأن الدور الذي قام به المسلمون ، فأتكر الدكتور طه حسين أن للإسلام فسكرا سياسيا ، كا أنسكر غيره ما للإسلام من فكر اقتصادي وفسكر اجتماعي وفسكر تربوي ، وكان التغربيون أشد قسوة على أمتهم وأهليهم في ظلم هذا الميراث الاسلامي السكبير ، بلغ حد السخرية بأمثال (كارليل) مؤلف كتاب الابطال وهبادة الابطال ، وجوستاف لوبون مؤلف كتاب حضارة العرب ، وغيرهما ، لانهم اعترفوا المسلمين بأئر واضح لا ينكر كتاب حضارة العرب ، وغيرهما ، لانهم اعترفوا المسلمين بأئر واضح لا ينكر في بناء الحضارة ، وذلك في إطار تلك الحلة الصخمة التي كانت تحاول أن تملاً في بناء الحضارة ، وذلك في إطار تلك الحلة الصخمة التي كانت تحاول أن تملاً أن تكشفت وخاب فألهم .

# أمثلة باهرة :

فنى بجال العلم والحضارة قدم المسلمون إضافات حقيقية ، فابن سينا أوقف القرجة الدرنية ورقولنج الكبدى والسكلوى والتهاب الرئة والجنب والنهاب الدماع ، وبحت في سبمائة وستين فرعا من العقاقير والآدوية ، وابن الحطيب جزم في بحثه بوجود المعدوى قبل أن تسكنصف الجراثي: قال الدكتور روبنسون أنها \_ أى بحوث ابن الحطيب \_ تحتوى على ما يزيد على مليون كلة وظلت مباحثه أساسا للطب في جامعات فرنسا وإيطاليا ستة قرون ، أما أبو القاسم الومراوى فقد عرف أكثر من مائتي آلة ومبضع ، وكان أول من كتب إحصائية صحيحة الامراض الزيف العموى وكان من أشهر الجراحين ، ووصف عملية سحق الحصاف في المثانة وأخرجها .

وعلى بن عيسى و أكبر مو الف فى طب العيون ، : تناول فيه طبيعة العين وكيفية تشريحها وأمراض العيون ، ودوس مائة وثلاثة من أمراض الغيون ، وقدم لها مائة وثلاثة وأربعين دواء كان يستعملها فى علاج هذه الآمراض . قال

عنه مالملر : إن كتب أبا القاسم كانت المصدر الهام الذى استقى منه جميع من ظهر من الجراحين بغد القرن الرابع عشر .

واكتشف ابن النقيس الدمشقى المصرى الدورة الدموية الصغرى ، وكتب على ابن العباس كتابه الملكى الذى اشتمل على الطب النظرى والطب العملى وذكر عدة أخطاء لبقراط وجالينوس

وأورد ابن أبي أصيبعه صاحب عيون الانباء في طبقات الاطباء ، من أسماء الاطباء المسلمين ما نيف على الثلاثانة .

وأوود ابن سينا وابن داود وابن البيطار عددا كبيرا من النباتات الطبية ، منها السكافور والوعفران والحزام والمر والمن والمسك والترياق والتمر مندى .

وفى بجال العلوم يبدو جابربن حيان عملاقا ، فقد استحضر حامض الكبريقيك بعد تقطيره من الشبه ، وسماه ( زيت الواج ) واستحصر أيضا حامض النتربك، وهو أول من استحضر ماء الذهب،وء ف حواص بعض الارواج والمركبات الكياوية ، كالحامض النترى وماء الذهب والمبوتاس وروح النشادر .

وإلى الرازى يرجع استكشاف آثار زيت الواج ،وكتابه الجاوى ظل مرجما للى منتصف القرن الرابع عشر في أوربا ، وقال عنه الدكتور ويتسون أنه كان يعالج الامراض التناسلية كما نعالجها نحن في أيامنا هذه ، وإليه ينسب احتراع الفتيلة في الجراحة .

وابن الهيئم: لولاه لما كان علم البصريات، فمنه أخدد كيلر معلوماته عن العنوم، ولا سيما فيما يتعلق بانسكساره في الجو ، وقد أقام بحثه على الاستقراء والقياس والتجربة، وهو أول من قرر أن الروبة تتم ليس بواسطة شعاع نطلقه العين في اتجاء الجسم المنظور، بل بواسطة أشعة تنعكس من الاجسام المهنيئة إلى الدين التي تراها بواسطة جسمها الشفاف.

والفرعانى أول من سبق إلى اكتشاف أن الشمس والسيارات ترسم مدارات فى الاتجاء المماكس للحركة النيار بة . والمكاشى : هو واضع أسس المكسر العشرى .

والـكندى نسب إليه ما لا يقل عن ٢٦٥ كتابا مو لفا فى البصريات وأصول الموسيقى والتنجيم و دراسة النجوم، والـكيمياء، وقد سجلت موافحاته أن المسلمين عرفوا الاوزان الغنائية والقياسات الموسيقية قبل أوربا بقرون،

وثابت بن قرة : حسب ارتفاع الشمس الظاهر ، وطول السنة الشمسية ، وابن يونس أول منعرف الرقاص قبل جاليلوبسبعة قرون باعتراف سارجوان وتبكر .

وحمد بن جابر البتائى أطلق عليه و بطليموس العرب ) ووضع بين العشرين فلكيا المشهورين فى الغالم كله ، وله عدة مكتشفات فلكية ورياضية ، وتحدث أيو الثناء الاصفهانى عن فكرة كشف الارص الجديدة قبل رحلة كولومبس بنحو قرن ونصف .

والةزويتى تناول النفط فى كتابة عجائب المخلوقات وقال أنه يطفو على المساء ومنه أسود ومنه أبيض وقد يصاعدا لاسود بالقرعوالانبيق ، فيصير أبيض ينفع فى أوجاع المفاصل والفالج وبياض العين والماء النازل منها .

و محمد بن موسى الحوارزمى : وضع علم الجبر فى أواسطالقرنالتاسع الميلادى وعنه أخذت أساسا ابتدريس الجبر فى عصر النهضة وله جداوله الفلكية .

وأبو الفداء الذي قال أن الارض كرة تطفو من مركز الوجود، وقال أن رجلين لو ابتدأ السير واتجه أحدهما شرقا والآخر غربا فإنهما يتقابلان ، والمكن الرحل الذي اتجه شرقا يصل مكان اللقاء قبل الآخر بيوم واحد . وهذا ما يعرف بخط التاريخ الدولي الآن خيث ينقص من يعبره شرقا يوما من التاريخ .

والبيروني: الذي صاع نظرية ذوران الأرض حول محورها وحول الشمس. وقال عنه العلامة (سخاد) أنه أعظم عقلية عرفها التاريخ ودان له الغربيون. بمعلوماتهم عن الهند ومآ ثرها في العلوم ؛ وقد أدرك البيروني أن أعلى قم العالم. هي ( التبعه ) في آسيا والبيرنية والآلب في أوربا وهذا عاعليه المجفرافيون الآن.

والعلماء المسلمون هم أول من عرف قياس خط نصف النهار ،وقدروا مقدار العرجة الارضية وأول من استعمل الابرة المغناطيسية للملاحسة في البحار ، ووضعوا الاطوال ، والعروض بالدرجة والدقائق والثواني .

وأول من ضبط طول السنة وحققوا مدار الشمس وانحرافها ، والحركة الاحتدالية وصوروا نجوم السهاء ورسموا ابروجها وأفلاكها الرسوم الدقيقة ووضعوا الآلات لدرس الفلك فيها .

ووسموا على الجبر والهندسة ، ووضعوا علمى التفاصيل والتكامل وحساب المثلمات وعوفوا الآن السمت ( ارتفاع النجم ) والمزاول ( الساعات الشمسية ) والاسطرلابات ( آ له قياس الووايا الفلكية ) .

وكان الاطباء المسلمون يصنعون خيط الجراحة من أمعاء القطط ، حتى إذا خيطت به الجراح التأمت وهضم الجسم الحيط ، دون حاجة إلى نزعه ، وقال أبو بكر الراذى: ينبغي الطبيب أن يوم المرجى أبداً الصحة ويرجيه فيها -ولما سأل الحليقة العلامة الرازى عن الموضع الذي يبتى فيه مستشنى بغداد، أمر أن يعلق في كل ناحية من جانبي بغداد شقة لحم ، ثم اعتبر الناحيه التي لم يتغير وعرف المسلمون ( المكاغد ـ الورق ـ ) واحلوه عمل الرق ـ صحاف الكتابة من الجلد ـ وقد سجل المؤرخون أن ورق محفوظات برشلونه ، المسكنوية عليه معاهدة السلم بين ملك ارغونه وملك قشتالة عام ١١٧٨ م مصنوع في مصنع شاطبة الإسلامي الشهير ، الذي ذكره العلامة الجفراني الادريسي في النصف الأول من القرن الثانى عشر الميلاد . . وقد أدخلت صناعة الورق من شرانق الحرير إلى سمرقند ، والابرة المغناطيسية اكتشفها المسلمون ، وانتقلت إلى أوربا فى القرن الثانى عشر ، وعرف المسلمون البوصلة في الملاحة ولم يستخدمها الآوربيون قيل القرن الثالث عشر من الميلاد . وإلى ( ابن ماجد ) يعوى الفصل في تفوق الملاحة البرتغالية ، ومن طريقه وصلت المعلومات التي أخذما البرتغال؛ وله كتب رائدة في الملاحة صاح بمضها شمرا وقد حققها بمض علما. الروس في العقد الآخير من قرقنا هذا . وإلى المسلمين يعرى فعنل استغلالمناجم الكبريت والنحاس والوئبق والحديد والدهب وقد أتقنوا فن تسقية الفولاذ ، واخترعوا

البارود ، وعرفوا تركيب النار اليرنانية فأصبحت أداة من أدوات حجومهم وهم أول من استخرجوا قوة البارود الهافعة، واستعملوا الآلات القاصفة . والمسلمون أول من تقل القمح الآسمر إلى أوربا وهو الآن أم عاصيل فرنسا ، وحلوا فسائل النخيل من أسبانيا وأفريقيا إلى شواطى. الريقيرا، ومن آ اارهم ف الصناعة استحراج القطران الذي يدلى به قاع السفن ويحميها من العطن ، وعرف فضلهم في تحسين فسل الحيول ، وأن الحيول الاعسيلة في مقاطعة و لاندوكاماراج، في جنوب فرنسا إنما هي من سلالة الحيول العربية التي أحضر هاالفرسان المسلمون إلى تلك الانحاء . وكشف المسلمون يحيرة فيسكتوريا نيازا كما ذكر على مبارك وعرفوا مساحتها بالجهة والدةاق اوالقيراط في كتاب بخط اليد \_ مخطوط \_ وسبقوا بذلك المسكتشفين : سبيك وجوانث اللذين اكتشفا البحيرة عام ١٨٦٢ وجياها باسم الملمكة الإنجليزية . وقد وصل المسلمون في البر إلى التركستان الروسية والصينية وبلاد المغول والصين ، وفي البحر إلى شواطيء آسيا الشرقية ، واكنشفوا جزائر الحالدات (كناريا )عرب شمالى أتريقيا ومخروا عباب الحيط الاطلنطى إلى مسافات بعيدة ، وتحولوا بقوافلهم في السودان والصحراء الكبرى حتى بلاه غانة وقال المؤرخ كوندى : أن الأسطول الإسلامي أبحر في الحيل الماشر من ميناء لصبونه مكتشفا جزر اسورس والازور، ويعض جزر الانڤيل فكان أول من فرق الحجب عن المناطق الجهولة في الاقيانوس ، الاطلسي ، ووصل بعض المفامرين المسلمين إلى سويسرا بمد أن اخترقوا "جبال و دوفينه وجبال سنيس ٨٩٠ – ٩٠٦ ) حتى بجيرة كستانس الواقعة بين سويسرا وألمانيا ،

وأعلن فى لملؤتمر 171 المجمعية الشرقية : الدكتور هوى ابن الصينى ، نظرية فى المؤتمر : أن المسلمين هم الذين اكتشفوا أمريكا قبل كولومبس بثلاثة قرون . وقد أنفق الدكتور لين لمانية أعوام فى تحقيق هذا الرأى وقال : أن ذلك يدحض ما يتعلمه كل طفل من أن كولومبس هو الذى كتشف أمريكا سنة ١٤٩٢ ويقول الدكتور لين أن البحارة العرب قاموا قبل عام ١١٠٠ من الطرف الغرب للمالم الاسلامي من حيناء الهار البيضاء على التحديد وسواء بسغنهم فى عدة مواضع على طول الساحل الشهالي لامريكا الجنوبية .

فاذا ذمبنا ننظر نظرة سريعة شاملة وجدنامر الحقائق ما لا بد أن يوضع بن أيدى شبابنا في العالم الاسلامي كله ، ليدحض نظرية النقص وعقدة الاجنى ختد وضع المسلمون أسس الكيمياء ومارسوا أعمال التقطير والترشيح والتصعيد والبلورة، والتذويب والالغام، والتكايس، وهم الذين استحضروا الكحول والقلى والبورق والورنيخ والبوتاس والاثير (السكحول) وزيت الزاج ( حاحق السكبريتيك ) والزاج الآخضر ، وماء الفضة ) حامض النثريك ) وحجر خهنم نترات الفضة ) وملح البارود ( نترات البوتاس ) والسليماني ، والراسب الاحر ( أكسيد الزئبق ) وروح النشادر وملج النشادر وملح الطرطير ، وماء والذهب والبارود. وأطباء العرب فنتوا الحمى في المثانة، وسدوا الشرايين النازفة، واستعملوا المرقد ( انخدر ) في العمليات الجراحية ، وكشفوا النقاب عن الدورة العموية ودودة الانكلستوما وصححوا آراء بقراط وجالينوس في النشريج ووظائف الاعضاء . وما تزال القلويات كلها ... في الكيمياء ... معروفة بأسمائها العربية ، وسجل ابن البيطار ١٤٠٠ عقار لم يعرف لليونان منها غير . . ٤ عقار، والالف اكتشفها المسلمون وحددوا منافعها ومضارعا . وأساليب استعالما وتسبها . وأول من اخترع رقاصالساعة هو الحسن العباس المشهوربابن يونس وعرف المسلمون ( الصفر ) ولم يعرفه الغرب إلا في القرن الثاني عشر عن طريق المعر ، وفال العلامة ( اير ) أن فـكرة الصفر تعتبر من أعظم الهدايا التي قدمها المسلمون، وفي القرن الثامر الميلادي استعمل المسلمون الصفر في الحساب ورشموه على هيئة حلقة ثم شرح الخوارزمي طريقة استماله وترجم بحثه وعلل العلماء الصوت وحصوله وعلاوا حدوث الصدى في الآوتار واعتزاز ما،وعرفوا مابينطول الوتر وغلظه ،و تو تره في علاقة ، كاعر فو ا خاصة الجذب في المغناطيس وعلاوا ملوحة البحر وعنوبة المطر ، واستحالة الحطب في الاحتراق واستحالة الحطب في الاحتراق واستحاله الزبت في المصباح، وصمود الهواء وانحدار الماء كل هذا يدحض رأى كتاب الغرب الذين قالوا أنالمسلمين كانوا نقلة ولم يكونوا مبدهين أو لم يكن لهم فعنل على الحضارة الإنسانية .

أما سبق علماء المسلمين في مجال المكنف العلمي فذلك تؤكد، شهادات كثيرة هن علماء الفرب، ا سابق خلدون سبق سميث وميجل: تؤكد كتابات الباحثين الغربيين أن البن خلدون سبق فلاسفة الغرب فى وضع أسس على الاجتماع والاقتصاد السياسى: سبق آدم صميث وأوجست كونت ، وبين ابن خلدون وآدم سميث أربعة قرون كاملة . سجلت شهادات استفانو كلوزيو وروبرت فيليب وفارد وتويذي وغيره . قال مبلوفنج أنه ـ ابن خلدون ـ اكتشف نظرية الاجيال الخاصة بظهور الاسر ونهوضها قبل أن يعرفها أوتوكارلونيس فى أواخر القرن التاسع عشر ، وكذلك عرف قانون (النسبة بالوسط)قبل أن يعرفه العالم الطبيمى دارون بحمسة قرون ، كما أن ابن خلدون اكتشف مبدأ وجود المادة قبل أن يكتشفه العالم البيولوجى ارئست هيكل بأكثر من خسة قرون .

۲ — المعرى سبق دانتى: أما دانتى فقد تأثر بالثقافة الإسلامية فى كتابه السكوميديا الإلهية وتأثر برسالة الغفران للمعرى وأن سورة الاعراف من القرآن السكوم أمدته فى تفاصيلها بفكرة جهم والصراط والمحشر، وحوار أهل الجنيم أهل الاعراف والنار وهى كلها مفتاح السكوميديا الحقيق.

٣ ــ الطرطوشي سبق ميكافيلى : كاتحقق أن أبا بكر محمد بن محمد الطرطوشي ، سبق الكاتب الوزير الفلورنسي ( تيقولا ميكافيلى ) في التأليف في سياسة الملوك واخلاق الامراء . وأن كناب الطرطوشي ( سرا ما لملوك ) . مصدر المكتاب و الامير ، الذي ألفه ميكافيلي وسابق عليه يأكثر من خمسة قرون . وقد اتضح اللامير ، الذي ألفه مواد كتاب الطرطوشي قد تسقت في كتاب الامير وأن أبوابا كاملة قد ترجت حرفيا .

ع ــ كتابة المسكفوفين وقد سبق الفسكر الإسلامي فيأولية كتابة المكفوفين وهي الى عرفت بالحروف البارزة وأطلق عليها (طريقة بربل) وعرف عدد من المخترعين لهذه الطريقة في مقدمتهم على بن أحمد بن على بن يوسف بن الحضر المشهور بزين الدين الآمدى وقد سجل صلاح الدين خليل بن آبيك الصفدى في كتابه ( تكت الحميان في نكت العميان ) هذه الطريقة .

ه ـ دراسات الاقتصاد: سبق التأليف في هذاالجال ما كتب في الغرب بألف عام، حيث ظهر التخصص العلمي العلمي الصحيح في المؤلفات الاقتصادية الإسلامية واضحا منذ القرن الثامن الهلادي ، فهناك كتاب (الخراج) ليحي بن آدم القرشي

ظهر عام ٢٠٠٧ هجرية ( ٢٨٤ م) وكتاب الاكتساب في الرزق المستطاب الإمام محد بن الحسن الشيباني صاحب أن حنيفة ظهر عام ١٣٤ ه ( ٢٨٥ م) ثم كتاب الحراج للامام أني يوسف ـ صاحب أن حنيفة حهم تلي ذلك مقدمة ابن خلدون التي ظهرت بين القرن الثالث عشر الميلادي والرابع عشر والذي يعتبر صورة عائلة لسكتاب ( ثروة الامم ) أو إنجيل الاقتصاد الحديث الذي كتبه أبو الاقتصاديين آدم سميث عام ١٧٧٦ م . ورغم أن ان خلدون قد سبق آدم سميث بخصة قرون من الومان فقد بحث في مقدمة الحضارة وفضوتها وإنتاج المروة وصور النشاط الاقتصادي ونظريات القيمة والتوزيع والسكان ، ثم يلي ابن خلدون في القرن الرابع عشر الميلادي (المقريزي) وكان أكثر تخصصامن زميله ابن خلدون في القرن الناس كتابا في التورو وكتابا في دورات الاعمال الاقتصادية سماه ( إغالة الآمة بكشف الفمة ): ومثل هذه الهزاسات لم تظهر في الاقتصاد الحديث إلا في القرن التاسع عشر ، وظهر في ذلك الوقت كتاب ( الفلاكة والمغلوكين ) أي الفقر والفقرا، لاحمد ابن على الدلجي وهو نوع جديد من الدراسة الاقتصادية لم تظهر والفقرا، لاحمد ابن على الدلجي وهو نوع جديد من الدراسة الاقتصادية لم تظهر دراسته وأبحائه إلا في أوائل القرن العشرين .

٣ ـ دراسات الفكر السياسى : سبقت دراسات الفكر الهياسى الإسلامى مثيلاتها فى الغرب بأكثر من خمسة فرون ، وهى ندحض أكاذيب الدكتور طه حسين والتغريبيين ، وقد كشف ذلك الدكتور صياء الدين الريس والدكتور فواد عبد المنعم والدكتور مصطفى حلى ، منها غياث الامم لإمام الحرمين، والاحكام السلطانية المماور دى والاحكام السلطانية المقاطى الجاليلى، وكتاب السياسة الشرعية لاصلاح الراعى والرعية لابن تيمية ، وكتاب الطرق الحكمية فى السياسة الشرعية لابن التيم ، وكتاب الكرامة الصديق حسن خان، ورسالة السياسة الشرعية لابراهيم بخثى زادة ، ونحرير الاحكام فى تدبير الملوك لابى الفضل محد بن الاعوج وكتاب المنهاج المحليمي ، والهوة الفراء فى نصيحة السلاطين والقضاة والامراء فحدود ابن اسماعتلى ، والهوة الفراء فى نصيحة السلاطين والقضاة والامراء المنادى : وهذا الاحساء خير دليل إيدخض فرية التنويبيين والمتسرعين إذ ظنوا أن علماء الاسلام كانوا مجرد نقلة لمؤلفات الفرس واليونان ، وهو ما يدحض ماذهب إليه ( على عبدالوازق ) فى كتاب تراث الاسلام، وماذهب إليه ( على عبدالوازق ) فى كتابه الاسلام وأصول الحكم ، الذى افترى فيه على علماء المسلمين .

### المسد الاسسلامي في مطالع القسرن الخامس عشر الهجري

دارا لاعتصام

رقم الإيداع بدار الكتب ٣٩٨٦ / ١٩٨٢ الترقيم الدولى ٩ — ١١ — ١٤٢ — ١٧٧